# LE MUSÉON

#### **ÉTUDES**

# PHILOLOGIQUES, HISTORIQUES ET RELIGIEUSES

Fondé en 1881 par Ch. de HARLEZ.

NOUVELLE SÉRIE.

VOL. 1.

LOUVAIN

J.-B. ISTAS, IMPRIMEUR-ÉDITEUR

90, rue de Bruxelles, 90

1900

# LES MYSTÈRES

DES

# LETTRES GRECQUES

d'après un manuscrit copte-arabe

DE LA BIBLIOTHÈQUE BODLÉIENNE D'OXFORD.

#### TEXTE COPTE, TRADUCTION, NOTES.

Le manuscrit dont nous avons entrepris de publier le texte copte, porte le n° 393 du fonds Huntington de la Bibliothèque bodléienne et a été catalogué par Uri « Gnosticus in 4° LV », avec la mention suivante :

« Codex bombycinus, copto-arabicus, foliorum 118, exhibet « tractatum de mysteriis litterarum græcarum, ubi auctor « qui ATASIOS presbyter vocatur, omnia creationis, provi- « dentiæ et redemptionis opera ex literis græcis educit et « elicit, ductis argumentis ex dicto illo : Ego sum α et ω, « principium et finis. Exaratus est anno martyrum 1109, « Christi 1393 ».

Depuis le commencement du 18° siècle, ce manuscrit a attiré à plusieurs reprises l'attention des égyptologues. Jablonski, La Croze, Christian Scholz et Woïde en firent successivement l'objet de leurs études. Jablonski et Scholz le transcrivirent même en entier, mais tous renoncèrent à le publier. Jabloxski mit en cause la difficulté du dialecte sahidique, peu connu à l'époque où fut reprise l'étude de la langue copte.

En réalité, les hésitations qu'éprouve le traducteur des « Mystères des lettres grecques » n'ont pas considérablement diminué depuis qu'on a été familiarisé avec le dialecte de l'Égypte supérieure. Elles ont, de fait, leur cause dans l'obscurité même des idées émises par l'auteur, dans la construction embarrassée de sa phrase et dans les fautes qui déparent le manuscrit.

Le déchiffrement des hiéroglyphes ayant absorbé en grande partie l'activité des égyptologues pendant la première moitié de ce siècle, notre manuscrit demeura longtemps oublié. M. Dulaurier en prit toutefois une copie qu'il déposa à la bibliothèque nationale de Paris (Catal. des Mss. orient., t. I, fonds copte, n. 95); M. Eug. Revillour s'en occupa également dans son intéressante étude sur les Sentences de Secundus (1). Plus récemment enfin, M. Amélineau s'est remis à l'examen du traité d'Oxford et lui a consacré un long article dans la Revue de l'histoire des religions (2). Nous y renvoyons le lecteur pour les données concernant l'origine du manuscrit, les études dont il a fait l'objet, la personne et la nationalité de l'auteur, l'époque à laquelle celui-ci appartient, ses tendances philosophiques et religieuses.

Sans résoudre toutes les questions que soulève cette étrange production littéraire, M. Amélineau s'est attaché

<sup>(1)</sup> EUGÈNE REVILLOUT, Première étude sur le mouvement des esprits dans les premiers siècles de notre ère. Vie et sentences de Secundus, d'après divers manuscrits orientaux. Les analogies de ce livre avec les ouvrages gnostiques. Paris, Imprim. nation 1873.

<sup>(2)</sup> T. XXI, p. 261 et suiv. Paris 1890.

à les mettre en lumière, en même temps qu'il donnait une analyse parfois assez détaillée du « Discours sur les mystères des lettres grecques ».

Il serait certes intéressant de reprendre l'étude de ces problèmes; mais ce serait là l'objet d'un travail spécial et de longue étendue, auquel, pour diverses raisons, nous devons renoncer en ce moment. Le lecteur qui voudrait poursuivre ces recherches, trouvera dans le texte lui-même et dans les notes qui accompagnent notre traduction, de nouveaux moyens d'investigation. Désireux de ne pas retarder plus longtemps la publication intégrale du manuscrit dont nous avons déjà fait connaître un des passages les plus intéressants (1), nous nous bornerons ici à quelques courtes observations.

M. Amélineau remarque à juste titre que le vrai nom de l'auteur est l'apa (le moine) Scha et non Atasios, comme l'ont écrit Uri (catal. d'Oxford) et d'autres. En effet, le texte primitif, fol. 1, porte clairement les mots ana ceba; mais un second scribe inexpérimenté, jugeant ce premier feuillet trop peu lisible, l'a fait précéder d'une copie dans laquelle, entre autres fautes, il a écrit atace nanpecatepoc, au lieu des mots ana ceba nenpecatepoc du texte ancien. Le groupe atace, pris pour le nom du moine, aura donné lieu à l'interprétation Atasios. Jablonski avait versé dans une autre erreur en supposant que l'auteur s'appelait Schenouti. Ce nom qui paraît en souscription, à la fin du deuxième chapitre, doit s'entendre du scribe (2).

<sup>(1)</sup> Une page d'un manuscrit copte intitule: « Les mystères des lettres grecques. » (Description cosmogonique). MÉLANGES CHARLES DE HARLEZ. Leyde, Brill. 1896, pp. 127-132.

<sup>(2)</sup> Amélineau, loc. cit., p. 261 suiv.

Quel est le moine Saba, auteur de notre *Discours* (1) sur le mystère des lettres grecques? Faut-il l'identifier avec S. Sabas, abbé et fondateur de plusieurs monastères en Palestine, né en 459, mort en 551, fêté le 5 décembre (2)? M. Amélineau apporte en faveur de cette hypothèse plusieurs arguments qui ne manquent pas de valeur.

L'œuvre en question ne paraît pas avoir été écrite primitivement en copte. En effet, notre texte abonde en passages diffus et obscurs trahissant l'impuissance du rédacteur à relier entre eux les divers membres de phrases destinés à entrer dans une même période. Ce phénomène trouve son explication toute naturelle, si l'on suppose que notre écrivain a été obligé de traduire en copte une composition rédigée en style périodique, conformément au génic de la langue grecque. La langue copte, essentiellement analytique, comme l'égyption dont elle dérive, devait nécessairement créer des embarras de ce genre au traducteur d'un texte à allure synthétique. L'auteur trahit en outre certaine connaissance du syriaque et de l'hébreu, ce qui convient mieux à un écrivain palestinien du cinquième siècle qu'à un moine égyptien ; notre traité mystique rentre dans le genre littéraire des œuvres de S. Sabas, conservées en grec et en arabe, et dont l'un des manuscrits a été retrouvé en Égypte; l'apa Seba était postérieur à S. Épiphane, évêque de Chypre, qu'il cite comme autorité.

Tout cet ensemble constitue, en effet, une présomption sérieuse en faveur du moine palestinien vivant au Ve et

<sup>(1)</sup> C'est le terme employé dans l'introduction au premier chapitre. Comme l'observe M. Amélineau (*loc. cit.*, p. 276 cette introduction, selon l'usage des scribes coptes, est l'œuvre non de l'auteur, mais d'un copiste.

<sup>(2)</sup> Mas Latrie, *Trésor de Chronologie*, p. 826. M. Amélineau, s'appuyant sur Tillemont, *Hist. ecclés.*, t. XVI, p. 811, place la mort de S. Sabas en 512 (*loc. cit.*, p. 272).

VI° siècles. Mais pouvait-il bien, à cette époque, connaître l'alphabet arabe, mentionné et commenté dans la quatrième partie du Traité? Cette objection arrête le professeur de Paris et l'empêche d'adhérer pleinement à l'hypothèse qu'il a mise en avant. La quatrième partie, il est vrai, peut avoir été ajoutée après coup ; certains indices nous porteraient à le croire; mais, ici encore, on reste confiné dans le domaine des conjectures. Sans attribuer à cette objection toute l'importance qu'y attache M. Amélineau (1), nous reconnaissons qu'elle n'est pas dénuée de fondement et que les questions touchant à la nationalité, l'ancienneté et l'identité de notre auteur devront être étudiées ultérieurement, à la lumière de notre texte.

Nous croyons également, avec M. Amélineau, qu'en classant ce traité parmi les documents gnostiques, on a envisagé sa tendance mystique plutôt que le fond de sa doctrine.

Cette tendance mystique est fortement accentuée. Non seulement le moine Seba se présente comme l'interprète d'une révélation reçue d'en haut, mais toute son œuvre n'est qu'une suite d'interprétations symboliques.

Elle est si déconcertante et si bizarre qu'on serait tenté de n'y voir que le produit d'une imagination en délire, si, à diverses époques de l'histoire, on ne rencontrait ces essais d'interprétation mystique des caractères de l'alphabet. Dès le quatrième siècle, l'Égypte offre des types remarquables de ce genre de littérature. Les écrits dont

<sup>(1)</sup> Cf. Amélineau, *loc. cit.*, p. 272-276. On ne pourrait plus, croyonsnous, affirmer aujourd'hui que l'alphabet arabe a n'a été constitué au plus tôt qu'au VI° siècle (*loc. cit.*, p. 275); mais, d'autre part, il serait peut-être hardi de soutenir qu'un auteur vivant en Syrie au début de ce siècle ait, de fait, pu connaître cet alphabet.

S. Jérôme nous a légué la version latine sous le titre de Monita S. Pachomii, SS. Pachomii et Theodori Epistolæ, Verba mystica (S. Pachomii), renferment une série d'admonitions et de sentences plus énigmatiques les unes que les autres, basées sur le sens occulte de l'alphabet (1).

Selon la remarque de l'historien Gennade, Pachôme, dans les avertissements adressés aux supérieurs de ses monastères, se servait des caractères de l'alphabet, comme d'un chiffre, pour leur parler un langage inaccessible au commun des hommes et destiné à être compris par ceuxlà seulement qu'une grâce ou des mérites extraordinaires rendaient dignes de cette faveur (2). Les préposés des monastères se servaient du même procédé pour correspondre avec leur fondateur. « J'ai répondu immédiatement à votre missive, écrit celui-ci, me servant également de la langue mystique. J'ai remarqué, en effet, que les termes étaient hèta et thèta : c'est pourquoi j'ai accommodé ma réponse dans le même sens (5). » Pour autant qu'on peut en juger par l'examen de ces formules énigmatiques, le symbolisme attaché aux caractères de l'alphabet paraît avoir eu surtout pour objet de désigner les catégories des moines, leur condition morale etc.

Au dire de ses contemporains, c'est par une révélation céleste, que Pachôme, tout comme notre moine Seba, aurait reçu communication de ce mystère (4).

<sup>(1)</sup> Migne. P. L., t. XXIII, p. 61-100.

<sup>(2)</sup> Gennadius, De viris illustribus, cap. 7, cit. ap. Migne. P. L., t. 23 p. 87.

<sup>(3)</sup> Pachomius. Epistola ad Syrum, loc. cit. p. 100. "Animadverti enim terminos esse epistola vestra heta et theta: et ideirco etiam ego in eumdem sensum verbaque consensi."

<sup>(4) &</sup>quot;Aiunt Thebæi quod Pachomio, Cornelio et Syro, qui usque hodie ultra centum et decem annos vivere dicitur, angelus linguæ mysticæ

S. Jérôme lui-même, se faisant l'écho de certaines traditions, s'est occupé de l'interprétation mystique de l'alphabet hébreu ; la majeure partie de sa lettre 30°, à Ste Paule, est consacrée à ce sujet. Par une analogie frappante avec certaines parties de notre Traité, tantôt il considère isolément les caractères et s'attache à en expliquer les noms, tantôt il les prend en groupes pour disserter sur leur sens collectif (1).

Ce genre de littérature est encore en honneur au moyen âge. On peut consulter à ce sujet le « Nouveau Recueil de Contes, Dits, Fabliaux et autres pièces inédites des XIIIe, XIVe et XVe siècles,... mis au jour pour la première fois par Achille Jubinal. D'après les Mss. de la Bibliothèque du Roi. 2 vol. Paris. Challamel 1859-1842. « Un poète du XII<sup>e</sup> siècle, y lisons-nous entre autres choses, a composé des vers hexamètres sur l'a, b, c, qui se trouvent dans le Ms. 5001, fonds latin de la Bibliothèque du Roi, sous le titre : Versus cujusdam Scothi de Abecedario. La pièce contient vingt et un tercets qui sont presque autant d'énigmes ». Puis, l'auteur ajoute : « L'ABC est un sujet sur lequel les trouvères aimaient à s'exercer; le seul Ms. 7218 (de la Bibliothèque du Roi) renferme l'A B C Nostre Dame (fol. 170), l'A B C Plente Folie (fol. 186) et la Senefiance de l'A B C » (2).

scientiam dederit et loquerentur per alphabetum specialem signis quibusdam et symbolis absconditos sensus involvens : quas nos epistolas ut apud Ægyptios Graecosque leguntur, in nostram linguam vertimus. Hieron. *Præfatio ad regulas S. Pachomii*. Migne, *P. L.*, t. 23, p. 65.

<sup>(1) &</sup>quot;Aleph, Beth, Gemel, daleth prima connexio est, doctrina, domus, plenitudo, tabulæ.... quod videlicet doctrina Ecclesiæ, quæ domus Dei est in librorum reperiatur plenitudine divinorum r Hieron. Ep. 30. ad Paulam. Migne, P. L., t. 23, p. 443. A comparer avec les données de notre auteur sur l'alphabet hébreu, (fol.  $\overline{\mathbf{uc}}$ , suiv.).

<sup>(2)</sup> Our. cit., t. II p. 428.

L'œuvre du moine Seba, quelque singulière qu'elle paraisse, ne constitue donc pas un phénomène isolé ; elle marque une étape dans l'histoire de certaine littérature mystique et présente, à cet égard, un intérêt tout spécial.

La doctrine de l'apa Seba n'est pas moins digne d'attention.

Nous avons déjà insinué que le fond de cette doctrine n'est pas celui d'une œuvre gnostique. Les idées théologiques de l'auteur sur la création et la rédemption sont, quant à la substance, conformes à la tradition catholique. Dans sa description cosmogonique se sont glissés, il est vrai, certains détails étrangers au récit mosaïque ; le mot  $\partial \eta \mu \omega \rho \gamma \delta \xi$ , qui se rencontre en deux endroits pour désigner l'auteur du monde — qui est en même temps l'auteur de l'alphabet, (cf. fol.  $\overline{\Phi}^*$ ,  $\overline{\lambda} \overline{J}^*$ ) pourrait, à première vue, faire croire à quelque influence gnostique.

Mais on aurait tort de juger de l'ensemble de l'œuvre par ces passages isolés, dont quelques uns d'ailleurs sont fort obscurs. Notre intention n'est pas, nous l'avons déjà dit, d'entrer à ce sujet dans un examen minutieux; à mesure que l'occasion s'en présentera, nous signalerons les endroits qui méritent de fixer l'attention. Qu'il nous suffise, pour le moment, en ce qui concerne la doctrine sur la création, de mentionner la profession de foi par laquelle débute le second chapitre du tome premier. L'auteur y prend violemment à partie le Grec, l'athée et l'idolàtre, leur reprochant de n'avoir pas reconnu, grâce au sens caché de leur alphabet, « que le monde n'existe pas indépendamment d'un Dieu et d'un créateur, que Dieu existe, étant dès le principe, auteur du ciel, de la terre et de la mer, de toutes les créatures visibles et invisibles ».

D'autre part, ses idées sur l'Incarnation et la Trinité

sont si nettes, en certains endroits, qu'elles nous reportent à une époque où les formules dogmatiques avaient déjà reçu leur consécration définitive : Le Christ est Dieu et homme à la fois (1) ; il est né d'une mère vierge (2) ; celleci est vraiment mère de Dieu (5). Le Saint-Esprit est consubstantiel aux autres personnes (4).

On conçoit difficilement que ces assertions et d'autres analogues qui se rencontrent dans la suite du « Discours » aient pu se trouver sous la plume d'un écrivain gnostique.

Il nous reste à dire quelques mots de l'état du manuscrit. Une note finale du scribe lui-même lui assigne la date de 1109 (ère des martyrs), correspondant à l'année 1595 de l'ère chrétienne. Ce manuscrit est bien conservé

Des premiers passages cités il résulte que notre auteur rejetait non seulement l'hérésie de Nestorius, mais aussi celle d'Eutychès, fait digne d'être remarqué dans un écrit répandu en Égypte, à une époque où les communautés coptes s'étaient détachées en masse de l'orthodoxie catholique, pour adhérer à l'hérésie monophysite. L'emploi du mot ¿μοοδσιος, appliqué au Saint-Esprit mérite également d'être signalé. Il figure, il est vrai, dans la doxologie qui précède immédiatement la souscription du scribe : « Le pauvre Schenouti, Dieu ait pitié de lui. » On pourrait donc soupçonner qu'il émane de ce dernier et est postérieur à l'œuvre ellemème: mais cette hypothèse est peu admissible, la doxologie étant grammaticalement liée à la phrase précédente qui fait manifestement partie du « Discours ». Voici en effet la finale de cette partie : « Elle da lettre pi)... symbolise le mystère du Nouveau Testament du Christ, notre Dicu, comme nous allons l'exposer pour la gloire de Dieu le Père, et de son fils unique et de l'Esprit-Saint, vivificateur de l'Univers et consubstantiel, maintenant et en tout temps, jusqu'au siècle du siècle. Amen. — Le pauvre Schenouti, Dieu ait pitié de lui. Amen ».

<sup>(1)</sup> nnote he are npome of orcon (fol. 18\*).

<sup>(2)</sup> тмитра мнароения (fol. is.\*). Voir en cet endroit l'énumération des vingt-deux œuvres de la rédemption.

<sup>(3)</sup> τρεγχιε πιοττε (fol. πο) répondant adéquatement au grec θεοθόχος.

<sup>(4)</sup> Стеоот минотте мнеют ми недмоночение ищире ми нених етотав предтаном митиру ато ноомоотсюн (fol.  $\overline{MB}$ ).

dans son ensemble et généralement très lisible. Le premier feuillet seul, comme nous l'avons observé, a été assez fortement endommagé et a été reproduit pour cette raison en tête du volume. Quand nous nous servirons de cette copie, nous la désignerons par *Cod.*\* et nous placerons entre crochets les parties que nous lui emprunterons.

L'ancienne pagination n'apparaît nettement qu'à partir de la lettre e; sur les feuillets précédents qui devaient porter respectivement les chiffres c et x, il en reste à peine des traces. Cette pagination est marquée en caractères coptes (1) et se lit non sur le recto, mais sur le verso des feuillets, à l'exception de ceux qui marquent le commencement d'une dizaine. Voici la raison de cette exception : de dix en dix feuillets, une inscription orne la marge supérieure des deux pages qui, terminant ou commençant la dizaine, font face l'une à l'autre. La page de gauche porte, au milieu, la mention  $\overline{\mathfrak{sc}}$  —  $\overline{\mathfrak{Rc}}$ ; celle de droite ve — ve ; aux deux extrémités de cette marge supérieure figurent des chiffres marquant, d'une part, la suite de la pagination et, de l'autre, le commencement ou la fin des séries de dix feuilles. En ouvrant, p. ex., le volume aux feuilles 10-11, on lit sur la feuille de gauche, ces en-tête : ı (fol. 10)  $\overline{\iota c}$  —  $\overline{\chi c}$  (Jésus-Christ)  $\overline{\lambda}$  (1<sup>re</sup> série de dix feuilles, fin) ; sur la feuille de droite : E (2º série, commencement)  $\overline{vc} - \overline{ec}$  (fils de Dieu)  $\overline{ec}$  (fol. 11). Dans ces cas, la pagination

<sup>(1)</sup> Les feuillets du Ms. d'Oxford ont été, en outre, numérotés en chiffres arabes tracés au crayon. Les numéros du *recto* suivent une progression ascendante (1-118); ceux du *verso*, qui forment une série distincte, vont, au contraire, en décroissant (118-1). Nous avons jugé inutile de les reproduire dans la publication du texte. Toutefois, pour faciliter les citations, nous avons marqué d'un astérisque \* le commencement des pages qui ne portent pas la numérotation copte. Dans nos renvois, le nombre marqué de cet astérisque désignera la page suivante, non numérotée dans le Ms.

déjà marquée sur le *recto* du feuillet qui inaugure la dizaine, n'est pas répétée sur le *verso*.

Dans l'état actuel du manuscrit, deux autres feuillets se présentent également avec la pagination au recto. Cette anomalie nous a fait découvrir que ces feuillets avaient été placés à rebours, le verso ayant été pris pour le recto; ce sont les fol.  $\overline{\epsilon}$ , et  $\overline{\lambda_3}$ . La copie de Dulaurier reproduit cette erreur qui n'a pas été signalée jusqu'à présent.

Le texte arabe se lit en marge du manuscrit.

Notre distingué professeur d'arabe, M. le chanoine Forget, s'est chargé d'en contrôler certains passages et m'a formulé son appréciation en ces termes : « L'arabe est très mauvais, parfois ouvertement fautif et, détail digne de remarque, il me paraît obscur aux mêmes endroits où le texte copte doit l'être ». Le concours de notre dévoué collègue m'a été néanmoins d'une grande utilité pour la lecture de certains endroits douteux.

Je suis heureux d'adresser aussi l'hommage spécial de ma reconnaissance à mon vénéré maître, M. Eugène Revillout qui, après m'avoir initié jadis à l'étude du copte, s'est occupé avec le plus grand soin de la revision de mon travail et m'a communiqué maintes remarques précieuses pour l'interprétation de quelques passages obscurs.

ou od (6) евоу. yaas on neфі[уо|софос нар[Хагос|(q) Мамаом єодце едійоон (c) on несбат whay фравита, нат еде [w]непеньесрадерос панах фідне, whyacthoon (p) whyosоднодде цодод, оддийаже є́аддаодод иді чич сева ре мпран (a) where wh ийнье wh ини

- нд томо  $\overline{2}$  им из тесмот едпрепен на песмот ди  $\overline{2}$  есот мин  $\overline{2}$  есо
- (a) Nous avons déjà remarqué que le premier feuillet, moins bien conservé que les autres, est reproduit en double. Cette reproduction Cod.\*, écrite d'une autre main que le reste du livre, est déjà ancienne. Elle sert à combler les lacunes et à faciliter la lecture du texte primitif; mais les fautes y abondent. C'est ainsi qu'elle débute par la forme incorrecte bennpan; dans le texte primitif, déjà légèrement rogné en cet endroit, on lit seulement anpan.
- (b) Cod.\* fautivement atace nanpechttepoc'nanaxwpithe nanmtetupion au lieu des mots de ana ceha etc., qui se lisent clairement dans le texte ancien.
  - (c) Cod.\* etwon. (d) Cod.\* napxasec. (e) Cod.\* eoronog;

Au nom du Père et du Fils et du Saint-Esprit, un seul Dieu. Discours que proféra l'apa Seba, le prêtre, l'anachorète, au sujet du mystère divin contenu dans les lettres de l'alphabet, (mystère), qu'aucun des philosophes anciens n'a pu expliquer.

En vérité, mes frères, il nous sied, à chacun d'entre nous qui croyons au Christ, de rendre gràces en toutes choses, pour la connaissance (1) de ce mystère caché dans les

<sup>(1)</sup> Litt. " elle nous convient à chacun d'entre nous... la louange en toutes choses pour entendre le mystère ". La location necmor en emb rappelle 1 Thess., V, 18. "In omnibus gratias agite ". — On pourrait également considérer cette entrée en matière comme une exhortation : "Il nous convient de louer en toutes choses l'audition de ce mystère ". Le texte arabe, très défectueux, ne nous est ici d'aucun secours.

ом идлиос идсофія поодо. пденов он дмидьелінміне віжтоуон ів ижіоду, чудч внеімденьной вдони он несомі мичуфувида, миноде

тархи ит титато мивимостирион и пежад.

| α | cinone ze mmoi ii or ?oroein nezay ei npo craptipei | etc cryai | minorte oi nzaié | en o roo or | ze aizi on natiz minzωωμε πταποκαλυμήτο sic πταμαν ερος ομ πατπος πτι ππακαριος ιωαππικ esic πταμαν ερος ομ πατπος πτι ππακαριος ιωαππικ noeoλουος ανω πωμί (σ) προτις πε μιαπταεί εχμ π.μα

lettres de l'alphabet, afin que nous ne tombions jamais dans l'idolàtrie et le blasphème, mais (que nous perséverions) plutôt dans la règle de la sagesse.

Commencement de l'explication de ce mystère. Il dit : (1)

Ceci m'arriva, dit-il, au temps où je m'appliquais avec persistance à prier Dieu, dans le désert. Un jour je pris en mains le livre de la Révélation que reçut, dans Patmos, le bienheureux Jean, le théologien ; et j'y lisais jusqu'à ce que je fusse arrivé à l'endroit où le Christ dit à Jean :

<sup>(</sup>a) Cod.\* mreripion; item, plus loin: aimoni pour aimone.

<sup>(</sup>b) Cod. \* upoxxapreper.

c) Le mot est entièrement effacé dans le texte primitif. Dans Cod.\* on lit erzai que nous sommes porté à considérer comme une corruption de erzu. L'erreur, il est vrai, serait assez grossière : elle ne doit toutefois pas nous étonner, si nous considérons 1° que ce premier feuillet aura déjà été altéré au moment où l'on a jugé nécessaire de le recopier : 2° que le copiste accuse une singulière négligence dans la transcription de certains mots actuellement encore très lisibles. Ex. αταςς na etc. pour ana ceba etc.: οτουρ pour οτους et, dans ce même passage, προεχαρτερει pour προεμαρτυρει qui se lisent très distinctement dans le texte ancien.

<sup>(</sup>d) Lacune comblée dans la copie de Dulaurier. — (e. Pour werow.

<sup>(1)</sup> L'apa Seba.

спие тапте на тирох топе тольную цолот циехмос. Же ох [10] та  $\frac{1}{10}$  полот и охтору цолот циехептетаже етимах цехаплеуюи иле ижоет ажомю, на охи етсоти е(- $\overline{Z}$ -) роох, чтеть би пабит тахи инт исоп еджочнос, же чиок чтополе цуфа чхо у ичтори етсоти е(- $\overline{Z}$ -) роох, чтеть би пабит тахи инт исоп еджочнос, же чиок чтеть би пехон инт исот етсоти етсот пехон интериота

охон иял. дияхі, яхо петілиє єдияхіне, яхо петтобем сенадияхі, яхо петіліне єдияхіне, яхо петтобем сенахоммос, же чітеї тарох $\downarrow$  инти, ідіне (19)  $_{(4)}$  \* таретекетої би охмитатонтснях  $_{(6)}$  чіпістехе епе $\Sigma$ с ичі етби несбяї мичуфярнія, яхо пяї енедгоди ебои чи, чієтиє тяхн же охмістньюм ите пиодіє петілоои

- (a) Le  $\chi$ , inséré entre les lignes, est à peine lisible et a échappé à Dulaurier qui a lu pactoc.
  - (b) Les lettres ιω ont été omises à la fin de la ligne.
  - (c) Forme négative de mntontenar, duplicité de cœur (Revillout)
  - (d) Sic, va fautivement répété au commencement de la page suivante.

«Je suis l'alpha et l'oméga», puis répète jusqu'à une seconde et une troisième fois : « Je suis l'alpha et l'oméga » (1). En entendant donc ces paroles, je pensai incontinent à cette autre parole de l'Évangile du Seigneur, disant : « Pas un seul iota ni un seul point ne passeront jusqu'à ce que tout cela arrive. »

Je jugeai de suite qu'un mystère divin se trouvait dans les lettres de l'alphabet, un mystère qui ne nous était pas dévoilé. Or donc, en tout simplicité de cœur, je fis un acte de foi au Christ qui a dit : « Demandez pour que l'on vous donne, cherchez pour que vous trouviez, frappez pour qu'on vous ouvre ; car quiconque demande recevra et celui qui cherche trouvera, et on ouvrira à celui qui frappe ».

<sup>(1)</sup> Apocalypse, I, 8; XXI, 6; XXII, 13.

хошон вісопе итецмитачавос оп отмоти євох жеває едеротовін внаноте етве пімустиріон етони ите несолі етон пахфавита.

on the eneb inething which is netencewing an biological.

 $^{*\,(\mathrm{b})}$  we importation has horebodyn pwae an he arei-

(a) avao pour avaoc, par abréviation.

(b) Nous avons fait remarquer dans notre introduction que ce feuillet ayant été retourné, le *verso* se présente, dans l'état actuel du manuscrit, à la place du *recto*. Nous avons rétabli le texte dans l'ordre primitif.

Je priai donc sa bonté avec persévérance, pour qu'il éclairât mon esprit au sujet de ce mystère caché des lettres de l'alphabet.

Sa grande et indicible bonté s'étend à jamais aux dignes et aux indignes à la fois.

Il a accueilli la prière des Ninivites, et de Manassès, et de la femme adultère, et du publicain, et du brigand qui était à la droite de la croix, et d'une multitude d'autres pécheurs; il les a écoutés dans sa grande bonté. Ainsi également, il a daigné maintenant accueillir la prière de mon âme pécheresse (1). Et, comme seul il connaît (tout) et est témoin (de tout), c'est lui qui viendra juger l'univers.

En effet, ce mystère, ce n'est pas par un homme que

<sup>(1)</sup> Litt. « de mon état de pécheur. »

ентоон он олевственс. ентоон он олевственс. инафахн адроловин выон яль янал выон и ве быс адлиноол мивальвуюс влоляр, адолын и вирау енторос минолле, илод он денол варв дын ун енторос минолле, илод он денол варв дын ун евыс илеф ираухбам миволовий бы и (sic) дысиял же выл и анжисры выод, аууу ивилад иолтаже

 $(-\overline{\epsilon}-)$  albewpei mmoi nototijih qwc eiize eiaq epat qizm iitoot hcina iima ntaqijiwine nohty nti iihomoc miihotte mn iitodii ebod nttihijiwine miihocmoc miihot mwchc ebodoitm  $\overline{\text{iih}}$  (1).

έρςοφομ μ $\theta$ ε ετείτοολη ψαλαγί. δως εδοί μει δηγαός ελοίλ, μαι εξοί ψωοί με μολοείμ σω δη ολόολε σίμαλ εληδαμός μ $\pi$ εςμολίκομ ελ-

(a) Sic., pour apeth. — (b) Abrév. pour nnorte.

nous le connaissons ou que nous l'avons appris, mais par Celui qui plaça autrefois une parole dans la bouche de l'âne de Balaam, à la vue de l'ange de Dieu. Lui-même donc, non pour mes mérites, mais pour l'édification de son Église sainte, il envoya son saint ange, ouvrit les yeux de mon intelligence et m'éclaira. Et je me vis comme en extase.

Je me vis, une nuit, comme me trouvant debout sur le mont Sina, l'endroit de la promulgation de la loi divine et de la révélation de l'origine du monde (1), faite par Dieu au grand Moïse.

Sur l'heure, je vis une Puissance souveraine que célébraient des peuples nombreux ; c'est d'Elle que vient la lumière de la sagesse, car Elle seule a la science (2).

<sup>(1)</sup> Litt. " de la manière dont le monde fut ".

<sup>(2)</sup> Litt. « la lumière pour devenir sage, comme seule Elle connaît. »

πετιπετεχέ ολη εμετηχωννοολ ολιπετος με, πελο πετιπετικός σλη εμετηχωννοολ ολιπετος με, περο

есформи и тенот ит преуфсью ете пеурхры ан исво епитстири етимат ефип  $\infty$  и епиенер (1) ите исоди миахфавита. Еу $\infty$  едемимос итегое.

### $(-\overline{3}-)$ or single the inorte

иді исофос ибеууни [еттолеіл. инестопе]  $_{(p)}$ . Толі же иелжни ероу чи исліхослює етолмеле евос сежю мен ммос енісбяї няї же бисліхос не .ol-

- (a)  $\propto$ in  $\epsilon$ , signalé par Stern comme une forme fautive qui se rencontre quelquefois. Cf. *Gramm.*, p. 377, n. 567.
- (b) Dans le Ms., ces mots, écrits en petits caractères, ont été insérés entre deux lignes.

J'entendis l'explication des lettres et de leur existence et je fus instruit par Elle, et j'écrivis aussi ces choses.

Celui, donc, qui ajoute foi à nos paroles est un fidèle ; celui qui n'y croit pas, aura le partage des infidèles ; qu'il soit jugé au grand jour du jugement!

Voici que le Maître, qui n'a pas besoin d'enseignement, nous a instruit au sujet de ce mystère, caché jusqu'à cet âge, des lettres de l'alphabet. Il parla ainsi.

#### Une parole de Dieu.

On donne à ces lettres le nom d'éléments, (στίχος) non pas, parce qu'elles ne sont (elles-mêmes) composés d'aucun élément (1), comme l'ont pensé les sages de la Grèce [dans

<sup>(1)</sup> C.-à-d. parce qu'elles constituent l'élément simple de l'écriture.

миносмос ійюне оруг понтол би телдінебуг. «простос ійюне оруг понтол би телдінебуг.

ота мен отптац ммат мпесонма итпе ми ппар. пе ота де он атсарц мпттпос мпиар ми тпе те ота мпесмот имоот пи ота мпесмот пе ота де еуо пттпос мпестерешма итпе пе ота де еуо пттпос мпестерешма итпе пе ота де еуо пттпос мпестерешма итпе пе ота де еуо пттпос мпоот етсапеснт. не ота де еуо иттпос мпоот тпосмот потот.

он едибитд им имуви мирн ми пооб. не олу  $\infty$ е он он едолонб евоу миолови инефостив, не олу  $\infty$ е не олу  $\infty$ е о

leur vanité, loin de là !] ; mais parce que, dans leur tracé, se trouve figurée la forme des éléments du monde créé.

L'une de ces lettres renferme l'image du ciel et de la terre; une autre est écrite pour figurer la terre et le ciel, une autre pour figurer la terre et l'eau, une autre pour représenter les abimes (les noun) et les ténèbres, une autre pour représenter le vent et l'eau; une autre symbolise la lumière; une autre figure le firmament du ciel; une autre fait connaître la séparation des eaux supérieures et des eaux inférieures; une autre figure la formation de la terre et le rassemblement des eaux en un même endroit (1).

Une autre, de nouveau, est la figure des plantes ; une autre est la figure des arbres fruitiers; une autre représente la lumière des astres ; dans une autre on trouve le signe du soleil et de la lune ; une autre, de nouveau, est l'image

<sup>(1)</sup> Litt. " en un rasssemblement unique. "

## ромогос пефадагон В

те егрмуон. етмие едтансбаг ибитс митлиос охроже ибууни алм цатиолле  $(-\underline{\theta}-)$  алм ибедтиисебомоуодег wwoc. глж бар игм и охиам иле елолот чи исекажмол илмибедтите полле алм бави илиптредтите егрмуон ицбевнос. жекас бав ил инолле е́змирафег (sic) ибисбаг ибуунинон. Пилленьной же ил одленине ие. Адогнономег

(a) Sic, pour geinon.

de leur place dans le ciel. C'est ce que nous allons montrer aussitôt, par la volonté de Dieu, d'après ce que nous avons vu et entendu par l'intervention de Dieu lui-mème.

#### CHAPITRE II.

Voici ce mystère. Dieu a voulu, dans sa providence, se servir de l'écriture des lettres grecques, avant l'idolâtrie des peuples, pour les forcer malgré eux, à se soumettre à son culte et à en faire la confession. Car le Grec, l'athée et l'idolâtre, lorsqu'il trace de sa main la figure de ces lettres, — même sans le vouloir et sans y consentir, — reconnaît et écrit de fait (1) que le monde n'existe pas

(1) Litt. « car toute main du Grec etc..., s'il arrive qu'il trace par elle la figure de ces lettres, il ne voulait pas et ne consentait pas, mais il a confessé et a écrit par sa volonté etc. : » ce qui semble contradictoire. Le sens nous paraît être : « a écrit par l'acte même qu'il pose, a écrit de fait ». — Les répétitions et les incidentes rendent fort ingrate la traduction littérale de tout ce passage. Nous nous sommes attaché à donner un texte français clair et obvie, tout en serrant de près l'original. Les difficultés de ce genre ne faisant qu'augmenter dans la suite du Traité, nous serons plus d'une fois obligé de nous écarter de la lettre. Nous noterons toutefois les passages qui réclameront une traduction plus libre.

(a) Dans le texte memphitique de la Genèse I, 2 éd. Lagarde, on lit : nagnur : allait.

(b) En tête de la page (v.) on lit cette inscription :

$$\overline{i}$$
  $\overline{ic}$  —  $\chi c$   $\overline{a}$  10 Jésus Christ 1

indépendamment d'un Dieu et d'un créateur, comme l'ont pensé et prétendu les athées de la Grèce; mais que Dieu existe et qu'il est dès le principe, auteur du ciel, et de la terre, et de la mer, et de toutes les créatures visibles et invisibles; que la terre était invisible et informe; et qu'elle est vraie la divine écriture de Moïse où il est dit que les ténèbres étaient sur l'abime; et que le souffle (πνεῦμα) de Dieu allait et venait sur les eaux; et que l'auteur (ὀημιουργός) de la lumière est Dieu; et qu'il sépara les ténèbres de la lumière et que, sur son ordre, la terre émergea au-dessus de l'eau.

Mais pourquoi parler des créatures ? [Il ne s'agit] pas,

махаах ан. аууа он етве педмизо похааг ажо наг махаах ан. аууа он етве педмизо потд. вроуби тие. Ми пехропос итадапохмі (р) правои титароуби микосмос. ере типе миесхлича ете поитд ткатароун микосмос. ере типе миесхлича ете поитд ероуби тие. педіноопе изі имастивной етопи (sic) хитароун микосмос. ере типе миесхлича ете поитд ероуби тие. Паг етохместе ехе охероуби тие. Паг етохместе ехе охероуби тис. Паг етох

(a) En tête de la page (r.) en face de l'inscription précédente :

Cette sorte d'inscription se répète de 10 en 10 pages.

(b) Pour anomum. Cf. sup. green pour geneon.

en effet, de celles-là seulement (1), mais aussi de celui qui les a toutes créées, du Christ qui a dit : Je suis l'alpha et l'oméga.

Dans cet alphabet, chose qu'on a considérée comme peu importante, se trouvait le mystère caché depuis le commencement du monde ; le nombre (2) dont il renferme la figure, nous enseigne la descente de Dieu le Verbe, du ciel sur la terre, ainsi que le temps où il viendrait jusqu'à nous et la fondation de son Église. Il s'agit de rappeler

<sup>(1)</sup> Litt. "Mais qu'ai-je à parler des créatures? pas, en effet, de celles-là seulement, mais aussi du créateur de celles-là toutes " etc.

<sup>(2)</sup> Litt. « le nombre de la figure qui est en lui ; » allusion à l'épisimon ε (digamma) qui ne figure plus dans l'alphabet classique à titre de signe phonétique, mais qui a conservé sa valeur numérique, pour désigner le nombre six. L'auteur s'attache à démontrer dans la suite du Traité, spécialement dans la dernière partie, que ce signe par excellence ἐπίσημον, correspondant au i hébreu, annonce la venue du Christ et le commencement des temps nouveaux. — Cf. Clem. Alex. Strom. L. VI, c. XVI : ἐπίσημον, τὸ μὰ γραφόμενον, — ὁ τφ ἐπίσήμφ (Χριστῷ) πιστὸς γενόμενος. Migne P. G., IX, 368, 369.

имод би тогиохмени тирс, одм же иедиоодмед чи миод би тогиохмени тирс, одм же иедиоодмед чи миод би тогиодмени тирс, одм же иедиоодмед и миод би тогиодмени тирс, одм же одиноод и и мие<u>ши</u> одм он же одимод евоуби иедмоди, одм же одиноод од имо едеммед, одм же од миод и имо едеммед, миодиос, одм же од монои иедогжи инобитать, од миодиодменто од миод од миодиодменто од миодиодмен

nnolle ne slo ndome di olcon . Ele nlod nlod ne. slo nnecosi . Ze olzimyolh ne ne $\overline{Xc}$  . Ele usi ne ze d + cpm nsh nli neislestaboc (sic) usi. nli noly noly

en outre (1) qu'il a souffert pour notre salut sur la croix; que par lui nous avons été justifiés et sanctifiés; que non seulement ceux qui sont sur la terre ont été rétablis par la grâce, mais que même ceux qui sont dans l'enfer ont bénéficié de la présence du Christ; qu'il est allé porter sa parole à ceux qui étaient détenus dans ce lieu (2); de plus, qu'il est ressuscité des morts, est monté aux cieux et nous a envoyé l'esprit paraclet; que l'Évangile est prêché dans le monde entier, et qu'il demeurera jusqu'à la fin (3).

Ce trésor renfermé dans chacune des lettres nous enseigne que le Christ est une chose double (orandorn), à savoir, Dieu et homme à la fois, étant l'un et l'autre (4);

<sup>(1)</sup> Litt. « et pas cela seulement, mais, de nouveau. » Après la parenthèse sur la signification de l'épisimon, l'auteur donne l'énumération des œuvres du Christ, la rattachant à la proposition qui précède et qui commence par ces mots οτ ταρ παι μμάστ απ άλλα οπ μπ ετέπμτη.

<sup>(2)</sup> Litt. « tenus par force ».

<sup>(3)</sup> Litt. « et que celui-là ne périra pas, jusqu'à la fin ».

<sup>(4)</sup> ntoq ntoq ne, litt. : " lui est lui ", le Christ Dieu étant le Christ homme.

Σου διτευ υεςδαι υπολρίθιπο πνοολ.

Σου διτευ υεςδαι υπολρίθιπο πνοολ.

σου σου επιθασε ετρε τετρίας, διτευ φλυοφηςις πυαρασοδονισιος (είς) πιυετςα πιυετυανολή τηρολ, ή τερω μαν

σε πτος με ταρχη αλώ ταμε, αλώ πυονοφητις πνε,

αλώ σε πτος με πρεκρασε αλώ πρεκρασε να συ σε

σλίθαστε με πιιςτος, αλώ σε σλατνολ με, αλώ σε

σε πευλαφ μτε πιιςτος, αλώ σε ολατνολ με, αλώ σε

μεσικίχη , ειαςτις πνε πτακοσολό εδολυ πτευκίπεια

σε πει αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε πτος πε

σλίθαστα που με αλώ πρεκρασικό, αλώ σε σλασα
σος με, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος πε πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς, αλώ σε σλασα
σος πε, αλώ σε πτος με πασείς στος πασείς

пбеуунишон, өлм адияял ебряг елсміныя пян ине $\underline{Xc}$  чи текнунсія едоляяр, білен пісбяг няг пиолле Біповіі и $\mu$ ілиос сXехміі дахи чіп епмхстныон ялм же хіп е(-ip-)небоол цяхям чіп епмх я

qu'il se trouve signifié par l'épisimon; qu'il est vivant et vivifiant; qu'il est bon; qu'il est le seigneur, le vrai ecclésiaste qui réunit les fidèles dans l'Église sainte; qu'il est immortel et éternel; qu'il est la force, le secours, la lumière et la vérité; qu'il est la sainteté et le gardien de l'univers; qu'il est le commencement et le sommet, le vrai législateur et tout ce qui est beau et bon. De même, nous avons été instruits au sujet de la Trinité, par l'enseignement étonnant que contiennent ces lettres merveilleuses.

Et [nous avons appris] que, depuis les jours d'Adam et d'Enoch, Dieu commença aussitôt à nous signifier le mystère du Christ et de l'Église sainte, par ces lettres grecques ; il nous les a proposées pour notre salut, à nous anor ne by a sum  $\dot{\omega}$ . The properties of the

нетог че рабн и  $\dagger$ апохезіс таг отаначнаюн нан пе етренх $\omega$  нбермнига мпу $\omega$ хи йнензнтема наг нтатмустач $\omega$ чг иммон понтот етве ммустнрюн етуроп ом падфавнта семотте чар ероот же стогхюн ете пота пота инесраг пе ет  $(sic)^{(a)}$  пітропос паг тенот анеруроп хооч.

### ξομωιος (sic) κεφαλαιοκ $\overline{c}$

μαι μτεινιμε, ειπαπε εμιπολιζιμοσλς μόδαι, ς ες ανφ πεήτι μαι με ψιγος οφος ολαδολ εδοολ μόσε, σλη πολιζιμοσλς πε μεδαι μεμόμιση Χηρίς μέζι γιμ

(a) Remarquer l'emploi du relatif et devant le substantif.

les nations croyant au Christ qui a dit : Je suis l'alpha et l'oméga.

Or donc, avant cette démonstration, il nous faut donner l'explication de la suite des secrets qui nous ont été révélés au sujet des mystères contenus dans l'alphabet (1). — Chacune de ces lettres est appelée un élément (στοιχεῖον), comme nous venons maintenant de le dire (2).

#### CHAPITRE III.

Les lettres sont au nombre de vingt-deux, non compris le  $\xi\iota$  et le  $\psi\iota$ , que les philosophes y ont ajoutés dans la suite. Or ces vingt-deux lettres répondent au nombre

<sup>(1)</sup> Le sens paraît être : Avant de parler de l'origine de l'alphabet et des mystères chrétiens, il faut expliquer la suite de leur signification mystique, à commencer par leur rapport avec les éléments de la création.

<sup>(2)</sup> L'auteur, en effet, prétend que les lettres ont été appelées stoixelos (éléments) parce qu'elles renferment le mystère de toutes les œuvres de la création (cf. p. 22).

неі он ми паріомос мпіжоттєноотс ношв ита пнотте таміоот оп тентисіс ете наі не

иммоот, имебмитоте не потомо евоу (в) нен (р) вотанн иммоот, имебмитоте не потомо евоу (в) нен (р) вотанн вымот (-16-), имебмит не пестерефия не пеция етогмот не пеция етогмот на пе петия етогмот на петия

(a) Le mot norwno est surmonté d'un signe + qui parait se rapporter au mot nipe (germination) inscrit dans la marge. Ce mot, ainsi que le signe, semblent être des ajoutes d'une autre main. — (b) nen pour nne.

des vingt-deux œuvres que Dieu a produites dans la création, à savoir (1):

La première, le premier ciel; la deuxième, la terre inférieure au noun (abime); la troisième, l'eau supérieure à la terre et l'eau inférieure; la quatrième, l'autre terre, la terre sèche (arida); la cinquième, le souffle (πνεῦμα) qui était sur l'eau, à savoir, l'air; la sixième, les ténèbres qui étaient sur le noun; la septième, l'apparition de la lumière (2); la huitième, le firmament qu'on appelle le ciel; la neuvième, la séparation des deux eaux, les eaux supérieures au firmament et les eaux inférieures; la dixième, l'émersion de la terre du fond des eaux; la onzième, l'apparition des plantes sur la face de

<sup>(1)</sup> Cette description cosmogonique se trouve complétée en plusieurs passages du Traité, spécialement dans l'explication du *delta*, symbole de l'universalité des êtres créés.

<sup>(2)</sup> Litt.: « La splendeur qu'on appelle lumière ».

иуописс ихок евоу миносмос тира. Пиерхотскос ихок евоу миносмос тира. Пиерхотскоотс не проме объем пред-карпос нет ере нетрот объем пестрересма итпетимермитаст не пред-ротови тирот имерхототе не птака тирот имерхототе не птака тирот имерхототе не птака тирот ето инот ми нет ом имерхототе не птака тирот ето инот ми нет ом имерхототе не итвисоте тирот ето инот ми нет от имерхототе не итвисоте тирот объем объем и пред-роток предестава и пиетрот имерхототе не итвисоте и проме объем и предестава и пиетрот имерхототе не итвисоте и проме объем и предестава и пиетрот имерхототе не итвисоте и проме объем и предестава и пиетрот имерхот по предестава и пиетрот и пиерхот по пиетрот и пиерхот по предестава и пиетрот и пиерхот по предестава и пиетрот и пиерхот по пиетрот и пиерхот по пиетрот пиетрот и пиерхот пиерхот пиетрот и пиетрот и пиетрот и пиетрот пиетрот пиетрот и пиетрот пиетрот пиетрот пиетрот и пиетрот пиетр

εις η είνου τε περάμτε μιπούτε πτατιμώπε οη ττιποώπτ μπκοςμός πουτέποους πε.

etbe nai oyn woytéhooye n $\infty$ wm  $^{(b)}$  n $\dot{n}$ t(sic) ay $\infty$ ihne

la terre; la douzième, l'apparition des arbres fruitiers qui portent les semences; la treizième, tous les astres qui brillent; la quatorzième, le soleil et la lune; la quinzième, leur placement dans le firmament du ciel; la seizième, les poissons qui sont dans les eaux; la dix-septième, les oiseaux du ciel; la dix-huitième, tous les grands cétacés qui sont dans l'eau; la dix-neuvième, tous les animaux féroces (hazion); la vingtième, tous les reptiles vénimeux; la vingt-unième, tous les quadrupèdes qui vivent sur la terre sèche; la vingt-deuxième, l'homme doué de raison (λογικός), couronnement du monde entier.

Voilà donc que les œuvres de Dieu, produites dans la création du monde, sont au nombre de vingt-deux.

C'est à raison de cela, que l'on compte vingt-deux livres

<sup>(</sup>a) Sic; ailleurs le singulier  $\mathbf{ne}$  est employé avec le pluriel du nom d'attribution.

<sup>(</sup>b) Deux lettres paraissent avoir été effacées en cet endroit et remplacées par un point.

necton utio nunter sirkant no toomm

етве наг он жоттенооте вную ммасе адураатот ит содомон ихлан мирне

μαζιος ελίλοου όμ τελόλυσθηςις, ετε μαι με, μόμις πυαραπόζου, παχχου πε αλμαλ εδοόλ ποι μόλο της πε πε τα ετε ολη πολιζμούς πόως μόμις πυαραπόζος, ται ετε ολη πολιζμούς πόως μόμις πυαραπόζος, ται ετε ολη πολιζμούς πόως μόμις πυαραπόζος, ται ετε μαι με μολίζος ετε μαι μολίζος μολί

πιήτε μεροτ μτεετιμφ, ηπεφ το με τειμπιες μστιωγπ πουτε σχη επερπα πρωπε, ηπερότοσο με πεχ ρουσε δη σεννοτ μστίπσχε εδολ, σεφ τελ(-<u>1ε</u>-) ειμχτεσδ ηπερίπονητ με τειμει πημοστε ηγομος εφογόεμ της. πίποδη με τειμοσφρη ημαβριης της τησρεμος.

dans l'ancien Testament selon les juifs (1).

C'est encore à raison de cela que Salomon immola vingt deux mille bœufs pour la dédicace du temple.

Or, Dieu, en faisant vingt-deux œuvres dans la création dès l'origine, voulut signifier le mystère de l'économie du salut par le Christ, comprenant aussi vingt-deux œuvres merveilleuses. Ces œuvres, ceux qui ont été dignes d'être ses disciples les ont vues ; ce sont les suivantes :

La première, la mission de Gabriël auprès de la vierge; la deuxième, la venue, du ciel, de Dieu le Verbe; la troisième, sa descente dans la vierge-mère, d'une manière ineffable, et son incarnation en elle sans commerce viril; la quatrième, le temps de neuf mois de sa grossesse; la cinquième, l'enfantement sans souillure et sans corrup-

<sup>(1)</sup> C.-à-d. dans le canon hébreu.

имеомиттомие, имеомитать ие пиоос полжы ом имеомиттомие, имеомитать ие пиоос полжы ом имеомиттом от емеомиттом от емеомиттом от емеомиттом от емеомиттом от емеомитом от емеом от емеомитом от емеом от емеомитом от емеомитом от емеомитом от емеомитом от емеом от емеомитом от емеомитом от емеомитом от емеомитом от емеомитом от емеом от е

- (a) Sic pour ihixia: т parait toutefois corrigé en н.
- (b) Sic; plus haut la particule est employée au masculin, même avec le féminin du nom d'attribution.
  - (c) Sic pour netpequectere.

tion; la sixième, la croissance en âge du Dieu incarné (1); la septième, la circoncision légale de sa chair; la huitième, le baptême glorieux qu'il reçut volontairement; la neuvième, le témoignage rendu par le Père du haut du ciel: « voici mon fils, mon bien aimé »; la dixième, la descente de l'Esprit Saint incorporel; la onzième, la lutte que le Christ soutint du fond du désert contre le diable, lors de son jeûne de quarante jours et la victoire qu'il remporta sur lui; — lui (le Christ) à qui est la victoire dans tous les temps (2); la douzième, les miracles transcendants (5) qu'il opéra; la treizième, sa transfiguration dans son immutabilité; la quatorzième, les souffrances

<sup>(1)</sup> Litt. " la croissance en âge du corps de Dieu. "

<sup>(2)</sup> Litt. « et il remporta sur lui la victoire, comme à lui est la victoire en tout temps ».

<sup>(3)</sup> ετονωτη επενερην: "se invicem transcendentia" paraît corres pondre à notre locution: "plus grands les uns que les autres ».

ефочи енедоно ми иедмоодд. ефочи енедоно ми иедмоодд. ефочи енедоно ми иедмоодд. пистроме ом и(sic)дрефжиде. писожод ие одиам миедеюд ои иеджооддиоодд ие ероуби иедмоод, мииса ійомид ибоод, имебжодод ероуби иедмоодд, мииса ійомид ибоод, имебжодод едомон еене еброг инефакта енедмостась едодачр ом идфос, имебмидфис ие децактась енесидемиде ом идфос, имебмидфис иедмоод (-1<u>E</u>-) ииед ои име ом идфос, имебмидфис ие децактась ом идфос, имебмидфис ие децактась ом идфос, имебмидфис и ом идфоста инефактась и ом идфоста инефактась и ом идфоста од и од

ποσες πόπρ ετόμ τοιμομονία πιε $\overline{Xc}$  πιι μισολίς. σε πισολίςειςδημιε  $\varphi$  μόπρ ολώμό εφού τεμολ. σε πισολίς-

(a) Sic. Les noms verbaux composés avec la particule sahid. σιπ, réclament l'article féminin. Cf. τσιπβωκ qui suit etc.

salutaires qu'il endura volontairement sur la croix; la quinzième, la mort vivifiante de celui qui est immortel; la seizième, sa mise au tombeau; la dix-septième, sa descente aux enfers pour délivrer les âmes saintes; la dix-huitième, la spoliation de l'enfer par la délivrance de ceux qui étaient en cet endroit; la dix-neuvième, sa résurrection sainte d'entre les morts, après trois jours; la vingtième, son ascension aux cieux; la vingt-unième, son repos à la droite de son Père, dans les cieux, selon l'humanité qu'il avait assumée; la vingt-deuxième, son retour du ciel, dans son second avénement, pour juger les vivants et les morts.

Il est donc manifeste que les vingt-deux œuvres de l'économie du Christ et les vingt-deux œuvres que Dicu φαβητα κατα πτοπος πταμώρη ποος. ετόν μαςενελερην μοε ου πίπε πολις ποοςς μόσοι ετόν μαςφαβητα κατα πτοπος μταμώρη ποος.

ег. чи бита. чи од. чи бе. чи  $\omega$ . (11) не чи исайд ете одитод счи, ете ист ие суфа. чи  $\alpha$ д $\omega$  ероу ибитод ои ете ист ие игсбет иодод теидг

εισιση σε μνος εροοί σε δυρελτόροος με. σε εμείση τε μολύμη οι τριμόση μικατά ολά μποοί.

тал. ми  $\Phi$ г. ми Xг. ми ухг. ми ухлуч. ми ме. ми ие. ми иг. ми bm0. ми съму. ми съму.

(a) Les sept voyelles ont été inscrites dans la marge extérieure du manuscrit  $\alpha$ ,  $\epsilon$ , n, t, o,  $\tau$ ,  $\omega$ . On constate que la voyelle  $\tau$  se transcrivait o. Cf. Stern. Kopt. Gramm. — Dans le papyrus bilingue démotico-grec de Leide, le v est transcrit h, he, comme ici. Il faut noter que l'epsilon initial a l'esprit rude, en grec (Revillout).

a faites dans la création sont la figure les unes des autres, de même qu'elles répondent aux vingt-deux lettres de l'alphabet, conformément à ce que nous avons dit.

Or parmi celles-ci, c.-à-d. ces lettres mêmes, nous en trouvons aussi sept qui sont vocales, à savoir : alpha, ei, hêta, iota, ou, he, ô.

On appelle ces lettres des voyelles (1) parce que chacune d'elles représente, dans l'écriture, une émission de voix.

Il y a ensuite, parmi elles, quinze lettres non-vocales, à savoir : bêta, gamma, delta, zêta, thêta, kappa, laula, me, ne, pi, ro, suma, tau, khi.

<sup>(1)</sup> Litt.: " donnant un son de voix ".

ахы наг птегре  $\epsilon x \approx \omega(-17)$ ммос ероох  $\approx \epsilon$  рпатсмн не етве  $\approx \epsilon$  исе $\approx \omega R$  евой ан птиру похсми ите охумахе он техтисоа!

tobood, imeocomin in neorbion thood ubeat-obood, imeocood, imeocod, imeocood, imeocood

απω ήατωον. ετε τε $\Phi$ νειε πιαυταίος πιι τε $\Phi$ νειε πιανώ ήατων εροον. απο ήατωον. ετε τε $\Phi$ νειε πιαυταίος πιι τε $\Phi$ νειε πιανώ ήατων εροον.

Celles-là on les appelle non-vocales parce qu'elles ne représentent pas, dans l'écriture, une émission complète de la voix.

Mais il y a sept lettres seulement qui sont vocales, à raison des sept créatures de Dien donées d'une voix, à savoir : la première, les anges ; la deuxième, l'âme raisonnable (ψοχή λογική) qui a une voix idéale (νοερόν) en dehors du corps ; la troisième, l'homme en tant que doué d'une voix corporelle (1) : la quatrième, les oiseaux du ciel qui émettent un son ; la cinquième, tous les animaux qui ont une voix ; la sixième, tous les reptiles qui ont une voix, la septième, tous les animaux féroces qui ont une voix.

Or, parmi les créatures que nous venons d'énumérer, il y en a deux qui sont raisonnables, incorporelles, simples, invisibles et immortelles : la nature angélique et

<sup>(1)</sup> Litt. 4 qui a une voix avec un corps. 3

ненна етогаав натохун.

πρωμε πε. ηπαάπος αςω ματμος μισμος μπεχς.  $\infty$  σες  $\infty$  ου μεχης τε ολήτη δροος μπας ετε

l'âme raisonnable ; elles figurent le Père invisible et l'Esprit Saint immatériel.

En outre, il y a une créature composée, douée d'une voix : c'est l'homme mortel et immortel, à l'image du Christ.

(A continuer.)

A. HEBBELYNCK.

# LES MYSTÈRES DES LETTRES GRECQUES

(Suite.)

Адоод ие икуб едсуитой тмоод, имеброд ие имоод ие икуб едсуисска те икурумие имебсиуд  $_{(i)}$  удм едсупеска идмори мие, имебрими ине десуптой тие стойми миестерему, еде ду де дие исми миносмос, итори ини бмр издроод (-1H-) едбен исми миносмос, итори мини бмод исбуі биудсмн ие, едре же мидн он

- (a) Dulaurier a lu mmagenar. Dans le Ms., a paraît avoir été corrigé en e.
- (b) Sic, fautif pour rataxonion qu'on trouve loin : les régions souterraines. Nous remarquerons à propos de la description cosmogonique du delta, que l'auteur fait mention de deux terres catachtoniennes.

Il y a aussi quinze lettres non-vocales, parce qu'il y a quinze œuvres dans la création du monde, qui sont sans voix : la première, le premier ciel, supérieur au firmament, à savoir le ciel du ciel qui est au-dessus de celuici (1) ; la deuxième, le firmament, qui est le second et qui est en dessous du premier ciel ; la troisième, la terre inférieure, c.-à-d. les régions souterraines ; la quatrième, la terre supérieure à celles-ci ; la cinquième, l'eau qui est dans l'univers ; la sixième, l'air qui souffle et vivifie ; la

<sup>(1)</sup> C.-à-d. de ce premier ciel; en effet, le féminin mmoc ne pourrait se rapporter à crepeume. Ce ciel suprême, dont dépend le ciel du ciel, nous paraît être le lieu de repos du Saint des saints, mentionné plus loin, dans la description du delta: "Il y a dans les hauteurs deux cieux en dehors de celui qui est au dessus d'eux, existant avant eux dans la création, le lieu de repos ou Saint des saints. "Le premier ciel, immédiatement supérieur au firmament serait donc appelé ici ciel du ciel, parce qu'il aurait au dessus de lui, le ciel primordial ou ciel suprême.

роод ибитол, име мике сеепе инстит. ня тибод бі одсои мити ибтр не ите инодте є ми

тенох.  $\infty$  серох. ната пісмот паї етеннаодмиод евоу ехісрю ероох. ната пісмот паї етеннаодмиод евоу етре паї рю тахобаїд он од стіхос (-10-) исі неднаминосмос едтооц ебраї он несбаї иде чуфавита.  $\infty$  ецеїхн идлиос иде псоод нбоод иде псюнт

septième, les ténèbres; la huitième, la lumière; la neuvième, toutes les plantes de la terre; la dixième, tous les arbres fruitiers; la onzième, les étoiles du firmament; la douzième, le soleil; la treizième, la lune; la quatorzième, les poissons qui sont dans les eaux; la quinzième, les grands cétacés qui sont dans les eaux.

Cela fait ensemble quinze œuvres de Dieu n'étant pas douées de voix, comme le sont les autres créatures.

Et comme la figure des six jours de la création du monde se trouve dans les lettres de l'alphabet, ceux qui veulent les apprendre les allignent (1), pour cette raison, de la manière suivante :

1<sup>re</sup> ligne:  $\alpha$ ,  $\beta$ ,  $\gamma$ ,  $\delta$ 2<sup>e</sup> ligne:  $\epsilon$ ,  $\zeta$ ,  $\eta$ ,  $\theta$ 

<sup>(1)</sup> Litt. « écrivent l'alphabet en ligne. »

имерщомит истіхос I  $\overline{R}$   $\overline{M}$  имерутоот истіхос  $\overline{H}$   $\Xi$  (sic)  $\overline{O}$   $\overline{H}$  имерсоот истіхос  $\overline{P}$  C  $\overline{P}$  C  $\overline{M}$   $\overline{M}$ 

иезі боюд пар ми пефі итальчал епісбаї на еп-

евоу би несбя и петроод еде ия пе  $\phi$ . предфороод еде ия пе уфа. бомогос он сежни и петоод и петоод

επει∞η ερε πεστοιχιου διφολ μιτα

(a) Le Ms. porte unequov, évidemment fautif.

3º ligne: ι, κ, λ, μ

4° ligne:  $\nu$ ,  $\xi$ , o,  $\pi$ 

5° ligne : ρ, σ, τ, υ

 $6^{\circ}$  ligne :  $\mathbf{\Phi}$ ,  $\chi$ ,  $\psi$ , ω.

Car le ksi aussi, ainsi que le psi ont été ajoutés à ces lettres, dans la suite, par la volonté d'une multitude de philosophes, comme nous l'avons dit antérieurement (1).

Voilà donc les six lignes dans lesquelles se retrouve la figure des six jours de la création du monde ; elles commencent par une voyelle, l'alpha, et se terminent également par une voyelle, l'oméga.

C'est parce que les éléments correspondants (2) de la

(1) Chap. III, fol. 18 \* p. 28.

<sup>(</sup>b) Les lettres des deux dernières lignes ne sont pas surmontées d'un trait. Le  $\psi$  est représenté par deux traits parallèles inclinés de droite à gauche.

<sup>(2)</sup> Les éléments de la création correspondent, dans la pensée de l'auteur, aux éléments (στοιχείον) ou lettres de l'alphabet. C'est ainsi que nous croyons devoir interpréter le mot φιωστ, à moins qu'il ne soit écrit fautivement pour φωστ, eux aussi.

имие тирох бу ох $\infty$ ми ероу. илегое, ух $\infty$  ои ероубитей иеброох минохде ехиуие $\infty$ е инохде  $\infty$ е муре ох меи ох й $\infty$ ие ух $\infty$  ух $\infty$ ине дести минохде ухурхеї еддінедрехй $\infty$ ие, дохдестін

етсячеснт. иестрефия, чи ичнр, чи инуб, чи иноди, чи инуб ои дирод чисфил, еде ичи ие, дие, чи ичоод, чи иноди, чи иноди, чи иноди, чи иноди, чи иноди, чи иноди, чи иноди иреферора, едре  $(-\underline{u}_-)_{(a)}$  иесто!X гои  $\mathbb{Z}$  е ои иде иоду иоду инисфу се-

егійуже унхрічнос (sic), ми угонун, ми махімічнос еbod це иді нентялен иугюрмос ежен теннунсія, улю цег міські нентялегме

(a) En tête de la page (v):

R  $\overline{(c)} - \chi c$   $\overline{6}$ 20 Jésus Christ 2
cf. p. 7.

création commencèrent à exister par la voix de Dieu : « Dieu dit : Que tel et tel existe, et ils existèrent » ; de même que par la voix de Dieu toutes choses arriveront à leur consommation.

De nouveau, les éléments de chacune de ces lettres sont tous reliés ensemble par ces sept lettres vocales. C'est à raison des sept choses dans lesquelles subsistent (1) tous les éléments de la création. Ce sont : le ciel, l'eau, le firmament, l'air, la terre, le noun, la terre inférieure.

Et quant à ceux qui avaient connu ce mystère de ces lettres, les persécuteurs de l'Église, je veux dire : Adrien et Dioclès, et Maximien et Julien l'Apostat, lui qui se

<sup>(1)</sup> Litt. " se tiennent debout, ont leur consistance. "

инет одсові  $m_*$  музіс) моод женес жін тенод идетнуон еми ине ммед. нейме дер инти ебомоуодет

```
(b) En tête de la page (r):

\frac{\mathbf{r}}{\mathbf{r}} \quad \frac{\mathbf{r}\mathbf{c} - \mathbf{e}\mathbf{c}}{\mathbf{r}\mathbf{c}} \quad \frac{\mathbf{r}\mathbf{a}}{\mathbf{r}\mathbf{a}}

3 fils de Dieu 21
```

- (a) Sic. pour revalacca.
- (b) Grec, ἀρνέομαι.

croyait un sage, ces caractères tracés par leur main profane, suffisaient donc à les accuser eux-mêmes de folie (1). Mais nous aussi, il nous faut les confondre hardiment, en disant (2): « Comment, o impies, vous dites de Dieu, par la figure des lettres grecques qui sont les vôtres, qu'Il est le créateur du ciel et de la terre, et de la mer, et de la lumière, et des ténèbres et de toutes les choses visibles et invisibles.

Et ce Dieu vous le niez en servant les idoles inanimées, alors qu'il vous fallait confesser ces choses qui étaient écrites; vous le niez, afin qu'à partir de ce jour, vous soyez

<sup>(1)</sup> Longue période, d'une construction difficile.

<sup>(2)</sup> Litt. " par une parole puissante, faișons leur honte en disant. "

ибелхигоу би телисофія. Пюиє є чилилисбяї чтях яхю илелиохюнб евоу

nectcage thath inethicath (sic) minorte dith teodia muscomoc, choate edmin hai trabpadoc henkyheia muscomoc.

мичуфчрни.  $\mathbf{x}$  енгол еледиетие епулстныгой едіни иленесбат лендлу едире  $\mathbf{x}$  етире  $\mathbf{x}$  и изи би ледмильеддечре іньейни.  $\mathbf{x}$  и исклин. едиетинди иді иуалми ичлерт едді ба чинди уощой іта лесклин инталсбат жи изредда-

маречет 9ωωч ист домирос пведде ппонтос (sic)

(comme) sans écriture et que vous paraissiez menteurs dans votre sagesse.

Et puisque vous ne connaissez pas Dieu par la sagesse du monde, voici que l'Église barbare (1), composée d'une foule de pêcheurs, d'illettrés, de jardiniers et de laboureurs (devenus) prophètes, vous appelle pour vous instruire et vous enseigner les choses que vous ne savez pas et n'entendez pas.

Venez donc à la tente des illettrés et des constructeurs de tentes (2), et parmi vous, Platon l'ignorant, dans l'apparat (πτυχή) de sa dignité de pédagogue, afin que, maintenant, vous connaissiez le mystère caché des lettres de l'alphabet.

Qu'il vienne aussi, Homère, l'aveugle, le poète des

<sup>(1)</sup> Barbare, aux yeux des païens lettrés.

<sup>(2)</sup> Allusion à S. Paul. Act. XVIII, 3.

пенбеууни, маречег идг аргстотерос (sic) ие фхуганенбеууни, маречег идг аргстотерос (sic) и пендотерос ин исмотерос (sic) и пендотерос (sic) и пендотерос ин исмотерос (sic) и пендотерос (sic) и пендотерос

ποεγγημ μσομι. εφενικοιν ετε πόμιος τειμαρμα wwoc εφιετιος πώτ για του δι ος πόρος εφογ ος μο τρομ σε πομισς εξογ ος μο τρομ σε πόρος εξογ ος μο τρομ σε πόρος εξογ ος μο τρομ σε πόρος τε πόρος του σε πόρος του σε

Joinon tenor maperitton exm in exp is tenor eorwide force (sic) ether han eoral endipology te tenor eorwide.

(a) Sic. pour φλυάρος; tout ce passage est fort négligé.

Grecs ; qu'il vienne, Aristote, le bavard ; qu'ils viennent Démosthène et Pythagore, et Socrate, et Hésiode, et Démocrite, et Chrysippe, et Ménandre et tout ce troupeau des vains philosophes grecs, afin que l'Église des illettrés, celle qui a le Christ pour chef, les instruise, en même temps que vous, au sujet de l'alphabet et du mystère de chacune de ces lettres dont vous vous glorifiez et que vous écrivez de votre main.

La merveilleuse connaissance de Dieu qu'elles renferment (1), vous la niez, adorant la créature au lieu du Créateur. » Mais ces choses nous les avons dites maintes fois, tout au long, à l'adresse des Grecs insensés.

Au reste, retournons maintenant à notre sujet, l'alphabet ; tâchons à présent de faire voir la distribution des

<sup>(1)</sup> Litt. « la puissance de la connaissance de Dieu qui est en elles ».

несхима етои нестоїх іон  $\mu_*$  уфарита. ероу минатамерос ете нестоїх іон не миносмос біти

ьтом ми инейтоми. проводной инестотом тиром етибита, жти иесом тилира, пое бот мистом мироме, же итой ието миесхния митобы цоуокуньой одо ето цомос мого же одинацион не етрако еброт итори

ми иестереюму біолсои. би итрелиюрж ероу иді ероу суй миод и $\phi$ е иолстенеї (4) иді итадринерми еброі ероу суй би иетжосе, удим  $\phi$ е мичоол суй ибе у инолте таміо миестереюму улю  $\phi$ онд  $\phi$ онд ибе удіймие иді иді  $\phi$ 01 ийори, улю  $\phi$ 12 или  $\phi$ 23 или  $\phi$ 34 иді ибе удіймие иді иді  $\phi$ 35 или  $\phi$ 46 удій ибе удіймие иді иді  $\phi$ 16 или  $\phi$ 1

(a) Pour στέγη.

parties, à savoir, les éléments de la création et cela, au moyen des figures contenues dans les éléments de l'alphabet (1).

J'ai estimé qu'il fallait exhiber en premier lieu la figure de la lettre universelle ( $\delta\lambda\delta\lambda\lambda\eta\rho\delta\nu$ ) qui est la synthèse (totalité  $\delta\mu\lambda\varsigma$ ) de l'univers, à l'instar du corps humain, qui est comme un réceptacle (2) par rapport à tous les éléments qui sont en lui, depuis les vêtements et le reste.

(Il faut montrer, par l'image de cette lettre) comment ces choses furent dès le commencement et comment Dieu créa le firmament et le fixa dans les hauteurs ; comment Il plaça au dessus de lui l'eau, formant comme une toiture qu'Il fit monter simultanément avec le firmament,

<sup>(1)</sup> Cf. p. 28 notes 1 et 2.

<sup>(2)</sup> C'est ainsi que nous croyons devoir traduire le mot apinon que nous rapprochons de χρήνον. Cfr. Stephanus Thesaurus Linguæ græcæ. Lond. 1816-18. T. I p. DXL, coll. T. V. p. 5314, A, B. χρήνον = χρεοθήχη, carnium repositorium; i. q. χρήνον, χρεῖον, carnis receptaculum; χρίον = αγγεῖον (cavité, vase, panier etc.).

евоу. Овон едбестамие увах би измид едохмиб сей измид имост имост пиетолявр иденетолявраний ибе сейоон бм ижисе иси сиде мие. Хмыс же иям ибе сейоон бм ижисе иси сиде мие. Хмыс имост (-ис-) едмия ми ммост едсивеси идие.  $\alpha$ 

 $\dot{q}$  ди тмите  $\infty$ е он итсите мпе итаутамоот ди тогитамо  $^{(n)}$  иносмос иот ммоот итати $\omega$ р $\infty$  евох иммоот етсапи $\omega$ и ми иетсапесит миестере $\omega$ ма.

ммоол ист инуб иснул ете инулунфонтон (sic) ие. итори инуб ите тотнолмени те, улм едсуиесит моолге ероол же иноли, едсуитт же ммоол ист сетооп би түнде инуг ист ммоол ете \*нуг ие ете (sic) супсон би түнде инуг ист инуб сиул, улм он

(a) Entre les deux mots un assez grand intervalle; peut-être lisait-on jadis mnnocmoc.

par la séparation de cette eau d'avec les eaux inférieures au ciel et comment il y a, dans le haut, deux cieux en dehors de celui qui est au-dessus d'eux et qui est avant eux dans la création, le lieu de repos du Saint des Saints, avant qu'Il créât aucun être visible.

Il y a de nouveau, au milieu des deux cieux qu'Il créa avec le monde, les eaux qui ont été séparées en eaux supérieures et en eaux inférieures au firmament (1).

En bas, de nouveau, sont les deux terres et au milieu d'elles les eaux appelées *noun*: la première terre, la terre habitée, étant au-dessus de celles-ci, et en dessous d'elles, la double terre inférieure (2). Traçons enfin la figure de la création, à savoir le *delta*.

<sup>(1)</sup> Passage très tortueux dans le texte copte.

<sup>(2)</sup> Nous traduisons d'après le Ms. mentionnant clairement " deux

asio teoc $^{(a)}$  mapenziorpa $\phi$ ei (sic) muechma ntenthcic ete tai te te $\delta$ ta (sic).



ремма.  $(-\underline{nz}-)$  ze едие едсантог миестесантог мен ммод еде дане надсбаг де. Сар миданос миестния идентнеге дирс. Хнма мисбаг наг  $\phi$  итомд нвооб.  $\dot{q}\phi$ 

тереюма. иймуб  $\infty$ е ессчиеси мичге агсбага ислиос иммоох ессчийм миестобору имформати и обрания и обрания и обрания и обрания обрани

- (a) Sic. probablement pour τέλος, enfin, ou δέον, δεόντως, il faut.
- (b) magne a ici le sens de coupure et est à rapprocher de mag, couper, tailler.

Ceci représente la création. La figure de cette lettre a trois angles. Elle est, en effet, l'image qui représente la création entière (1). Dans sa partie supérieure, la tête sans écriture (2) est le ciel supérieur au firmament.

La coupure qui est au milieu, je l'ai marquée pour figurer les eaux supérieures au firmament ; la ligne qui

terres qui sont catachthoniennes. » M. Amélineau croit qu'il y a ici « une de ces erreurs qui remplissent malheureusement le manuscrit. » loc. cit. p. 282. La version arabe donne ce qui suit : Et plus basses encore sont les deux terres, qu'on nomme la profondeur et où ils ont placé, au dessus des eaux, la terre première de l'univers qui est la terre du monde, et, en dessous des eaux, la terre seconde qui est la profondeur, et elle est plus basse que les deux basses. (Traduction de M. Revillout). Cf. supra, p. 29 : « la deuxième, la terre inférieure au noun et plus loin, p. 21, la terre des régions catachthoniennes. Ces locutions peuvent se concilier si l'on se représente la terre inférieure comme une terre double, comprenant diverses régions.

- (1) Litt. « le type de la figure (σχήμα) de la création ».
- (2) arcoai sans ceriture. La figure ci-jointe porte cependant au sommet du delta, une inscription à peine lisible, où l'on croit reconnaître les mots

миестерешма.

ετόμ τωμτε πημαό εμαν. 6 μαναν παμοση ετόμ τωμος πωρολη ανω ήσανη μεμος πωρος πημορη 6 ετόμ τωμος πημορη 6 ετόμ τωμος πημορη 6 ετόμ τωμος πημορη 6 ετόμ τωμος πημαρρε 6 ετόμ τωμος τωμος

est en dessous et qui s'élève en forme de voûte, je l'ai tracée pour figurer le firmament.

La ligne inférieure est le type de la terre qui est en dessous du noun; elle est de couleur de sang. La séparation qui est au-dessus de cette ligne figure les eaux du noun qui est entre les deux terres.

La ligne simple, qui est la ligne tracée là avec les petites fleurs en couleur verte (1), est la figure de la terre cosmique (2).

The hthe, mentionnés plus haut (p. 109) et ci-dessous (p. 117). On pourrait supposer qu'elle a été ajoutée après coup pour faciliter l'explication de la figure, et, de fait, pour cette inscription, de même que pour celle du milieu, l'encre paraît plus faible. Cette locution ατεραι est à rapprocher toutefois de la manière dont le ciel du ciel est qualifié dans un passage parallèle du Tome second (p. 30 \* suiv.). L'auteur l'appelle à cet endroit †ατωω μπεςμον, indicible dans sa figure : ατεραι équivaudrait donc à « indescriptible ». Ce ciel du ciel, comme il est dit plus loin, descend du sommet jusqu'aux régions inférieures du monde.

(1) On ne distingue guère de fleurs dans le dessin; l'auteur, en se servant de cette locution, aura peut-être voulu faire allusion à la végétation de la terre cosmique. Nota. ετριωφ pourrait aussi se rapporter à ρ μρε, les fleurs qui sont sur la ligne. Plus loin (p. 120), l'auteur distingue deux éléments dans la terre habitée: la terre et les arbres qui y croissent.

(2) « Dans le tracé du delta, en-dessous de la ligne simple απλπ, représentant la terre habitée, il y a trois séparations dont l'une figurerait les eaux du noun, et les deux autres les deux terres catachthoniennes. »

Попе игі тептнете тире улю чечберате.  $\infty$ е епетри ероуби тетріче етолячу члю чионче чели песхиму  $\infty$ е ои митебат пят ето итомит инооб.

те. Ми нестереюму, ми миоох етои техмите. иет би ничтумерос, ете ич не ит (sic) ми тие ет $\infty$ осе бомогос (sic)  $\infty$ е ои суитом ми супесит том ибор

сапеснт  $\infty \epsilon$   $\rho \omega \omega \gamma$  микар етсапеснт микар ите

аты пуы ми песит тетріас тетамарте (-ке-) митн-

-ипм томоэпм водэ онштоныти эк эх ноэнчаво

D'autre part, la figure de cette lettre est à trois angles, à raison de la Trinité sainte et une, de qui toute la création tient son origine et sa stabilité (1).

De même, en haut et bas, il y a respectivement trois parties : la mesure (?) et le ciel supérieur, le firmament et les eaux qui sont entre les deux.

En dessous également, se trouve la terre qui est en dessous de la terre cosmique, ainsi que les eaux des *noun*, qui sont entre les deux (terres).

Au dessus et en dessous c'est la Trinité gouvernant l'univers.

Mais il est nécessaire d'expliquer davantage la figure

(Note de M. Revillout). Il s'agirait donc bien d'une double terre catachthonienne. L'auteur ne parait pas faire mention de la séparation du milieu, celle-ci qui vient en dessous de la courbe, figure du firmament. On hésite à supposer qu'il ait voulu représenter par là les petites fleurs vertes qui sont sur la terre habitée. — L'état du manuscrit, très usé en cet endroit. atteste que cette page a, de tout temps, fixé l'attention et exercé la patience du lecteur.

(1) Litt. « puisque par la Trinité Sainte et une, toute la création fut et resta debout. »

постяси етсяпесит.

идапостасіс етсанійюї ната ве планійри хоос. миноди би од мидатійях верос, віс нат не тійомите миноди би од мидатійях верос, віс нат не тійомите бюр миарахозон біроу пичивон миносмос \*ми несби десблюстасіс, дат вдечийют мен миоод вден би десблюстасіс, дат вдечийют мен миоод вден счийют мен мивстереюма би дедблюстасіс, миоод

de la lettre à trois angles, et de dire pourquoi, il y a trois hypostases (1) dans la partie supérieure et trois hypostases dans la partie inférieure :

Au dessus du firmament, dans son hypostase, sont les eaux supérieures, dans leur hypostase, et le ciel du ciel, dans son hypostase, celui qui est en haut avec les eaux supérieures et le firmament, et qui s'abaisse, par un fait merveilleux, en dehors des extrémités de la terre cosmique et du firmament, jusqu'à ce qu'il rejoigne les profondeurs (2) qui sont en dessous du *noun*; et cela d'une manière indicible. Voilà donc les trois hypostases d'en haut, dont j'ai parlé.

- (1) Nous conservons le terme *hypostase*, l'auteur jouant ici sur le mot **vnoctacic** qu'il applique alternativement aux divisions de la création et aux personnes de la Trinité.
- (2) nennatabinon: les régions des sables de la mer, les profondeurs, ici la terre inférieure. L'auteur se représente donc le ciel du ciel comme enveloppant l'univers entier et atteignant, par de là des limites de ce monde et du firmament, les régions inférieures placées en dessous du noun. Cette interprétation est confirmée par l'endroit parallèle du Tome second: « Et le ciel des cieux dont la figure est indescriptible, descend par les extrémités à l'orient et à l'occident, pour se perdre dans toutes les profondeurs indicibles et se relier à la terre inférieure au noun, selon un mystère élevé, et cela conformément à l'image du delta » (p. 3e\* suiv.)

он тедомиостасіс. он стомпеснт ете низахувоніон рефунат на пиохи не етсапеснт ммод он тед (sic) рефунат сте пиохи не етсапеснт ммод он тед (sic) рефунат сте объщесть объщесть миесте-

инатах воитои. одсон. тоддести неподращой, ми непистои, ми рагот идос не плажьо инапійт ми напесил бімидньа одо едамобле мидньа одо едеромує миднже дец- $\frac{1}{4}$ -) вічс едодачу едом пдина женус есеєтие би нут иді дефдете дине идинароме

анат енаі он мпіма єпеімтстнріон птетріас етотаав  $\infty$  сите потпостасіс итас рен (sic) рапхоти не атю он атнат єроот не: ете паі пе пеіют ппантократюр:  $\infty$  те потпостасіс сенат єрос атю отатнат єрос  $\infty$  е.

Voici également les trois hypostases inférieures au firmament : la terre du *kosmos*, dans son hypostase ; en dessous de celle-ci, les eaux des *noun*, dans leur hypostase ; enfin, la terre inférieure, ou catachthonienne, dans son hypostase.

C'est afin que toute nature humaine sache que la Trinité sainte est dans tout l'univers, étant la plénitude, la force de toutes choses, gouvernant tout, soutenant les choses d'en haut en même temps que les choses d'en bas, celles du ciel, de la terre et de la région catachthonienne.

Considérez ceci, d'autre part, au sujet de ce mystère de la Trinité sainte : deux de ses hypostases (personnes) sont simples ( $\delta\pi\lambda\omega\omega$ ) et invisibles : le Père tout puissant et l'Esprit saint immatériel ; une des trois hypostases est

Tottectin munorte nyovoc ntadzicabi ethe nenot-

wh whose ule unsel, has ne elcule hdrusclasse ulescent whyse  $\delta$ , (1) else heralax  $\delta$  onto

(a) Il y a lieu de croire que le mot raq devrait être répété en cet endroit; sinon il faudrait traduire: en dessous de la terre des régions catachthoniennes et des eaux etc., ce qui serait un non-sens et supposerait une anacoluthe dans la construction de la phrase.

visible et invisible (1), à savoir (l'hypostase) de Dieu le Verbe qui s'est incarné pour notre salut.

De même, dans les trois hypostases respectives des divisions supérieures et inférieures (du monde), il y a, en haut, deux natures (φύσις) invisibles et sans composition : le ciel du ciel qui est dans la hauteur et les eaux supérieures au firmament ; quant au firmament, seul des trois hypostases, il est visible pour chacun et est composé ; il est un (composé) de deux choses, des eaux et des astres ; il est la figure du Christ.

De même, en dessous de la terre, la terre des régions catachthoniennes et les eaux du noun sont deux hypostases

<sup>(1)</sup> Litt. " on la voit et elle est invisible. "

настноетон аты натнат ероот етом пмерос етсапеснт мпестерешма

едо итатгос мие $\overline{Xc}$ . сите мфастс, инуб бі оасон ми ийни едыл ибилд. иєтнуб  $\overline{x}$ е бомд ият едения ебод оач не евоуби

sans composition et invisibles, dans la partie inférieure au firmament.

Mais la terre que nous voyons est composée de deux natures (φύσις), la terre et les arbres qui y croissent; elle est la figure du Christ (1).

(1) De l'ensemble de ces explications, le système cosmogonique de l'auteur se dégage comme suit : en dehors du ciel *primordial*, séjour du Saint des Saints, (p.113) l'univers comprend, d'après une gradation descendante : 1° dans la région supérieure, a) le ciel du ciel, ou premier ciel, qui enveloppant les autres parties du monde s'abaisse jusqu'aux dernières profondeurs, b) les eaux supérieures au firmament, c) le firmament ou second ciel : 2° dans la région inférieure. a) la terre habitée, b) les eaux du *noun* ou abime, c) la terre (double?) des régions inférieures. Seuls, le firmament et la terre habitée sont visibles et composés de deux substances.

Cosme d'Egypte, sur nommé l'*Indicopleuste*, mentionne également deux cieux, dont le premier descend jusqu'aux extrémités de la terre, et le second ou le firmament supportant les eaux, s'étend au dessus de nos régions habitées.

" Διαγράφομεν τοίνυν τὸν πρῶτον οὐρανὸν ἄμα τῆ, γῆ, τον καμαροειδη, ἄκρα ἄκροις συνδεδομένον .... "Εστι δὲ καὶ τὸ στερέωμα κατὰ μέσου συνδεδεμένον τῷ πρώτῳ οὐρανῷ ἐν ῷ εἰσιν ἐπὶ νώτου τὰ ὕδατα, κατ' αὐτὴν τὴν Θέιαν Γραφήν..... 'Απὸ τὴς γῆς ἕως τοῦ στερεώματος χῶρός ἐστι πρῶτος, ὁ κόσμος οὖτος, ἐν ῷ εἰσιν ἀγγελοι καὶ ἄνθρωποι, καὶ πὰσα ἡ νῦν κατάστασις ἀπό τοῦ στερεώματος ἕως ἄνω τῆς καμάρας, χῶρός ἐστι δεύτερος ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν, ἔνθα ὁ Χριστὸς ἀναληφθεὶς πρῶτος πάντων εἰσῆλθεν, ἐγκαινίσας ἡμῖν ὁδὸν πρόσφατον καὶ ζῶσαν. Cosmae Indicopleustae Topographiae Christianae Lib. IV. Migne. P. G., T. 88, col. 181 suiv.

евоуби тетріяс одо ебоди ебос. евоуби тетріяс одо ебоди ебос. пиодде единь одо едоберодо дрічдінос, одо еіжоммос енестоїхіон ето ийомит едон минде, чи пестоїхіон един ейомит біжм ничо, исоліт пав иде пінь одо од жо едоу, идеює он фінию еброї длі подде единерос (sic) еде пот не же со исоод имерос. подде единерос (sic) еде пот пот дрічдінос, одо подде единерос (sic) еде псоод пооод не \*иде

ethe nai gab om imeócama eroy uzi fagia utdiac  $\infty$ e or whoch uzi involte ou izintamio uxuncic thac.  $\infty$ enac atenac in gara utdiac  $\infty$ e or ethe nai gab om imeócama gab (sic) nóool admion

парівмос тар ет $\infty$ ни євой а $\infty$  итєйой ет $\varrho$ ей нарівмос тирой ті (sic)  $\infty$ екас те ете паі пе мит. екіцай-

De même que l'hexahémeron comprend les six jours de la création du monde, pendant lesquels Dieu créa et acheva l'univers ; de même cette représentation de l'hexahémeron comprend six parties, je veux dire (six) éléments : il en a trois dans les cieux et l'on en compte trois sur la terre (1). Car les créatures de Dieu sont coordonnées et constituées selon le nombre trois ; et cela, par la Trinité et en vue de la Trinité (2).

C'est pour cela, en effet, que le septième jour, Dieu se reposa, dans l'œuvre de la création entière (5), afin que par là, la Trinité sainte fût manifestée comme incréée.

Car le nombre parfait et achevé, entre tous les nombres, est la décade, ou le nombre dix. En effet, lorsque, dans

<sup>(1)</sup> oixa nraq. Le contexte indique qu'il s'agit ici des trois divisions inférieures du delta.

<sup>(2)</sup> Litt. " ex Trinitate et in Trinitatem. "

<sup>(3)</sup> Litt. « dans la production de toute créature. »

ноб сур ечит би тогион ектий тучкиок он етурхи поб сур ечит би тогион ектий тучкиок он етурхи

соот проот.  $\frac{1}{2}$  тал  $\frac$ 

тал нал же писоот проот. Ми пероот ммарсащу ете псарратон, ми типе ифщомте полиостасис ите ете псар же писоот проот. Ми пероот ммарсащу

сооди, негулни, недмооте ие би инчие идунителения выпульты поделуни, недмоот од от инчие идинательной имоод из инчие идинательной имоод из инчие и инчие и из из инчие и из из инчие и из инчие и из из инчие и

la numération, tu arrives à dix, tu t'arrêtes pour recommencer avec un (1), en disant : onze.

Le septième jour (2), on célèbre le sabbat en l'honneur de Dieu, puisqu'Il acheva toute la création en six jours.

Voilà pourquoi (5), ces six jours et le septième jour, ou le sabbat, et le nombre des trois hypostases de la Trinité indivisible, récapitulés ensemble, font dix, d'après le mystère contenu dans cette décade dont nous avons parlé.

Voilà donc ce que n'ont pas su et n'ont pas compris les enfants des Grecs, marchant dans les ténèbres de l'ignorance.

<sup>(1)</sup> Litt. " tu es en égalité, retournant au commencement, qui est un."

<sup>(2)</sup> Nous ne tenons pas compte ici de la locution eth nai pω, à cause de cela, qui vise surtout la phrase suivante où elle se trouve répétée. L'allusion au sabbat n'est qu'une sorte d'incidente. Cf. p. 126 n. 1.

<sup>(3)</sup> A raison de tout ce qui précède.

neme Ze mnicori nor eto atraco atentacic ete noi

не пар полектин еах+той ебос +дой аркар +дой ебос +дой аркар +дой ебос +дой аркар +дой ебос +дой +дой +дой ебос +дой +дой

La forme de cette lettre qui est la figure de la création, à savoir le delta, Dieu l'a donnée de cette manière.

Comme (d'autre part) (1) la création entière du monde est constituée de quatre éléments, de même aussi le delta, le quatrième élément des lettres, a pour voisins trois éléments de l'alphabet auxquels il sert en quelque sorte d'abri, et de base, et d'élévation, et de sommet et de soutien universel (2).

En effet, de même qu'une tente, dressée et placée dans le voisinage de ceux qui la connaissent (5), tel aussi est ce delta, d'après la figure que nous avons tracée.

- (1) Après avoir proposé le *delta* comme synthèse de la création et comme figure des personnes de la Trinité, l'auteur entre dans un nouvel ordre de considérations, tirées des éléments du monde.
- (2) Litt. " ce delta étant pour eux une maison et une base, et une élévation et un sommet et une stabilité de toutes les créatures "; énoncé obscur que l'auteur tâche d'expliquer dans la suite, à l'aide d'un nouveau tracé du delta. Voici quel paraît être le fond de son idée : le delta, pris comme symbole, est l'abri et le soutien de l'universalité des choses ; les 2 tiges qui se rejoignent à son sommet forment comme un toit qui abrite les régions supérieures de l'univers : sa base est le soutien du ciel, de la terre et des régions inférieures.
- (3) Probablement *les habitants*, allusion aux lettres voisines dont il vient d'être question et qui figurent à l'intérieur du *delta*.

жерта понта. (sic) акрои етсапуши па по птансові минао, ехин ебраї итеїбе, ната итапос итансові сапеснт есо итапос итсенте, ми тетроин, ми итажро етохтажьо понта исі тие ми инао, ми иетсапеснт несенсенах ебоох уп бі охсои, яхм он фиебея етаме ижісе етсапуші итентнеїс тире, нетохнях ебоох ми піжме па пта пе про (sic) акрои етсапуші па пе



боли итеуля би легмгие ие. игтомил те исбяг илянняял сяигтоуб ие иняб елсяпеснаминоли.

ετβε  $\infty$ ε επει $\infty$ Η κεττοι $\infty$ ιοη τηροτ μη ποωητ τημα αποστε ταμιοοτ εβολοιτοοτη α $\infty$  εροτη ερογ α $\infty$ 

En effet, le dessin (1) des deux extrémités supérieures (2), représente la région supérieure de la création entière, les choses visibles et les choses invisibles, à la fois (5); et le tracé de la division inférieure (4) est la figure de la base, et de l'évolution (5) et de la consolidation par laquelle subsistent le ciel et la terre et ce qui est en dessous de la terre, choses que nous avons représentées dans le type que nous avons tracé du delta.

Cette ligne (horizontale), est la figure de la terre inférieure au *noun*; quant aux trois lettres que nous avons placées à l'intérieur de *delta*, en voici la raison.

Tous les éléments de la création entière, Dieu les a créés par Lui, pour Lui et en Lui : la lumière, le firma-

<sup>(1)</sup> Litt. " la peinture ».

<sup>(2)</sup> C.-à-d. l'angle supérieur.

<sup>(3)</sup> C.-à-d. le firmament visible, le ciel du ciel et les eaux supérieures, invisibles.

<sup>(4)</sup> Litt. " la corne suspendue en bas. "

<sup>(5)</sup> τρόπη, conversion, évolution, peut-être pour désigner le *pivot*, le soutien.

педаврои, вата итанос итансбага, педаврои, вата итанос итансбага, пиративои би из тирох сейоон саболи михеуха, итриативои би неиродин, епте иймии ибеавриос ваталенос, епте игруп ероу миваб би ммоол, епте изоон, ало вроу ием $(-y-)_{(n)}$  моол етсанйюн ми ммоол, епте инорж ероу ибита, епте полоени, епте нестреому, епте инорж ероу

(a) En tête de la page 
$$(v)$$
:  $\frac{\lambda}{\lambda}$  ic  $-\frac{\lambda}{\lambda}$   $\frac{\tau}{c}$   $\frac{\tau}{c}$  (b) En tête de la page  $(r)$ :  $\frac{\lambda}{c}$   $\frac{\tau}{c}$   $\frac{\tau}{c}$   $\frac{\tau}{c}$   $\frac{\lambda}{c}$   $\frac{\lambda}{c}$  4 fils de Dieu 31

ment, la séparation des caux supérieures et des caux inférieures, l'apparition de la terre (émergeant) des caux, la germination des plantes, les arbres fruitiers avec leurs espèces, les astres, les poissons qui sont dans les caux, les animaux (ζών).

Or tout cela se trouve à l'intérieur du delta, selon la figure triangulaire que nous avons tracée (1).

C'est ce que nous allons montrer clairement et sans tarder, de cette manière : toute chose est constituée de quatre éléments, à savoir : l'air, le feu, la terre, l'eau ; et c'est à raison de cela de nouveau, que le *delta* est le type de la création entière, de ce qui appartient au ciel et à la

<sup>(1)</sup> Litt. " triple quant à ses pointes, selon la figure que nous avons tracée. "

фесми, семи, текріс, петфратис. (sic) тепр $\infty$ , етре пат он дтоох инох иетеро истшоом. (sic) тепр $\infty$ , етре пат он отм дтоох инох истом отм дтоох инох истом, текріс, петра пат он отм дтоох инох истом, текріс, петра пат он отм дтоох инох истом, текріс, петфратис.

hetoixion. Ethe upi on dioor nearghestion inten $\overline{xc}$ . (sic).

terre. C'est pour cela (1) qu'il y a quatre points cardinaux (2) dans le monde ; quatre commencements (ἀρχή) à la terre habitée (3) ; quatre directions du vent (4) ; quatre saisons de l'année, l'été, le printemps, l'automne, l'hiver ; quatre grands fleuves, le Phison, le Gehon, le Tigre, l'Euphrate (5).

C'est à raison de cela que l'incorporel est de quatre éléments (6); à raison de cela de nouveau, il y a quatre évangiles du Christ.

- (1) Nous omettrons dans cette énumération, comme nous l'avons fait en d'autres endroits, la locution causale répétée dans le texte avant chaque membre de phrase. On remarquera d'ailleurs que la locution ethe παι ρω est souvent employée pour exprimer des relations plus générales que celles de cause à effet, notamment les relations de simple similitude ou d'analogie. Dans ce cas, elle a plutôt le sens universel de « dans un même ordre de choses. »
  - (2) Litt. " Quatre angles ".
- (3) L'auteur semble vouloir compléter par ce nouveau membre de phrase, sa désignation des points cardinaux.
  - (4) Litt. "Quatre vents dans la force (la poussée) de tous les vents. "
- (5) " Encore un indice tendant à démontrer que le texte primitif n'a pas été rédigé en Egypte : le Nil n'est pas mentionné ». Note de M. Revillout.
- (6) Cet énoncé parait paradoxal, au premier abord ; nous croyons qu'il faut en chercher l'explication dans le parallélisme de la phrase suivante : les quatre évangiles sont comme les éléments du monde spirituel représenté par le christianisme.

mmod bu byb utbouoc edinoon on bentincby. epoy bu drood uzeryc etzhu epoy, nyi etodeine etge nyi ydimone nei teccybynoc te nybiomoc nyi

марентюте он тенот итнаводини исхиматографіа: ато итенф поттинос итесмитота: ми несмот итектисіс етотнат ерос ми тет исе нат ерос ан:

момнене ителийтые микосмос. пемалиос, есжимоет ичи он иге тепрафи иномае ите тизги ччос чат есин ебраг бы полу инесбаты би пестогатон чи темлийтые чисбага, таг елебегегсбинге пар зошон интъж евоз микатачевос

Pour la même raison, le nombre quarante est composé de quatre décades, ce nombre qu'on trouve, d'une multitude de manières, dans les Ecritures.

Appliquons-nous maintenant à l'ensemble du tracé symbolique (1) et donnons une figure de son unité ainsi que l'image de la création visible et invisible.

Voici, en effet, que nous avons décrit successivement la division des divers éléments et leur existence respective qui se trouve figurée par chacune des lettres (2). De nouveau, nous avons pour guide la divine Ecriture de Moïse, relative à la création du monde.

<sup>(1)</sup> Litt. « au tracé symbolique universel ». Il s'agit de la figure du delta, telle qu'elle vient d'être tracée en dernier lieu; le delta est le symbole de l'unité en tant qu'il représente l'univers et renferme les lettres a f c. C'est ce que l'auteur va tâcher d'expliquer, après un long préambule et de nombreuses parenthèses.

<sup>(2)</sup> Litt. "En effet, voici du reste que nous avons décrit la division en parties des éléments et leur existence, celle-ci prise à part et proposée dans chacune des lettres et leur figure."

tehnyði tooth gab eorenð hai eboy kaymc. d  $\mathbf{x}$ m

митоод сіну.  $\frac{1}{2}$  митоод сіну.  $\frac{1}{2$ 

еийт. кт. игм ейтгог гоогол еводогиесні жін елсиле вранны едолтиб евоу, ецетт цібтр олтиб евоу же цархн илелгінті. едичет ичк илтиле игі ол х'я- (-yp-)ичі енйчигтін евоол улт исит ичк их еуля

Nous allons commencer à exposer clairement ces choses. Voici, en effet, ce que dit l'Ecriture Sainte : « Au commencement Dieu créa le ciel et la terre ».

Dieu a révélé l'interprétation symbolique des éléments de ces lettres à l'endroit même où fut écrit ce récit de la création, c.-à-d. au mont Sina (1).

Si tu regardes ces choses (ces lettres) et que tu places le delta au commencement de leur lecture, tu te trouveras en présence d'un caractère montrant que toute construction que l'on entreprend va de la base au sommet (2).

- (1) L'auteur prétend en effet avoir reçu sa révélation au Mont Sina. Voir livraison précédente, p. 20.
- (2) L'énoncé de cette vérité banale sert de point d'appui et de départ à la nouvelle explication mystique du delta (fig. p. 124). Guidé par l'écriture divine de Moïse, il essaie de faire comprendre comment le delta tel qu'il vient de le dessiner, nous montre les premiers éléments de la création dans l'ordre même où les énumère le récit mosaïque : le delta lui-même par lequel il nous invite à commencer la lecture des lettres, représente, à sa base, la terre inférieure et, à son sommet, le ciel des cieux ; les lettres inscrites dans le delta, qu'il faut lire en remontant la série de l'alphabet et en allant de la base au sommet, symbolisent respectivement la terre

мином едия един біхми ммоом. (р) ямо небе омиче біхм иноми (в) ямо небе омиче біхм иноми (в) ямо не<u>шия</u> бор ебод не, еде имебсиям не едсунійон інпоми. (с) иноб недомоно ероу ян не, ямо не мичтолебе ( $\infty$ ) (1) би деболенде я иномде думю идне ми иняб.



\* информательный выстанент из вуда не икар единент миноди, деля при предругать и профия (sic) же бос единент из вуда не икар

(a) Les lettres  $\alpha$ ,  $\nabla$ ,  $\beta$ ,  $\alpha$  ont été inscrites verticalement dans la marge du manuscrit, à l'endroit même où nous les reproduisons. Elles marquent les parties du récit mosaïque qu'elles doivent respectivement symboliser.

(A) Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre; (v) or la terre n'était pas encore apparente et n'était pas cultivée; à savoir la terre seconde, qui est au dessus des abimes (noun). (A) Et il y avait des ténèbres au dessus de l'abime, (A) et l'esprit de Dieu allait et venait sur les eaux.

La ligne inférieure du *delta* est la terre qui est en dessous du noun ; la partie supérieure du tracé est le ciel des cieux.

La partie verte du gamma (1) est la figure de la terre avant son apparition au dessus des eaux, au troisième jour; la partie blanche (2) du gamma est la figure des eaux.

invisible, encore submergée dans les eaux  $(\mathbf{v})$ , les ténèbres couvrant les abimes  $(\mathbf{\hat{E}})$  et le souffle aérien allant et venant sur les eaux  $(\mathbf{\hat{a}})$ . Dans la traduction de ces explications symboliques dont les détails sont difficiles à saisir, nous avons dù sacrifier la forme littéraire, pour serrer le texte d'aussi près que possible

(1) La ligne verticale.

<sup>(2)</sup> οτωβω: blanche ou resplendissante. Dans le Ms., la ligne horizontale que l'auteur paraît désigner ici, est colorée de rouge.



(sic) етсячеснт. ие иноли. и мерос  $\delta \omega d$  инохи. и мерос  $\delta \omega d$  инохо инера етопсячими ирита им не

 $(-\lambda \tau -)$ 



бом ессуптог, ие ислиос чие<u>ину</u> ичт ие ислиос нучоог, итоуб Бе итьохос ескоте ебоги исе чуфч

ичеынои.

ингодохова он италиот ингодог ите вуфенте в иномте тамо итие ми инар, ете таг те тепте ауфа ната пентаужоот ист можене, же он терохнег тапос паг тенох анархег ерод жине жеужа ща

La boule noire qui est dans la partie supérieure du *bêta*, est la figure des ténèbres qui sont au dessus des abimes (noun); la partie inférieure représente les abimes.

Le cercle qui se trouve dans l'alpha, est la figure des eaux ; le trait supérieur est la figure du souffle aérien.

Nous avons commencé cette explication typique (en remontant) depuis le *delta* jusqu'à l'*alpha*, d'après les paroles de Moïse: Au commencement Dieu créa le ciel et la terre, c.-à-d. la base (1). Mais, dans la suite de nouveau (à partir du *delta*, nous reprendrons l'ordre) de la lecture de ces lettres de l'alphabet. (2)

<sup>(1) &</sup>quot; Procédant en sens inverse, nous avons commencé par le delta, parce que cette lettre représente la base du monde, mentionnée tout au début du récit mosaïque, et que, dans tout édifice, on doit commencer par la base. "

<sup>(2)</sup> Litt. "Et dans la suite de nouveau de la lecture de ces lettres de l'alphabet », énoncé obscur que nous avons taché de compléter d'après le sens naturel.

ми жеута. ніч миедсхима, ете чуфа не, ми вита, ми памма, етс підтоод исбат нят чабеватод пян мен вевми-

ми пельмос, ефрооди игі пебмот минолье. \* уощон недина миенся ият дения важене пельоу

тос миюму итадіймиє ом ийори пооод, еде путие ег миростандівон, ми одсоят подма еджми ероу мида- ймие мийори пооод, одому мудуад иде инодде, миодоен ми иване, удм у родое ймие у блооде ймие, удм уд иди инодде подпюрж он дмиде пеже пнодде, же муредіймие иді подоен удм уд- ймаджоос он он од денн иді песояї едодуун, же

мигма, же явлегие же ияг ие инфле миносмос, евоу, ядаяд истроплинон (a) есхнхои ежоос итори ил иредфсвю цяпавос, ялю яджмид информил оди ияг (-ух-) ядхаватин ммод

(a) Sic, pour στρογγυλού.

Nous voilà donc fixés quant à ces quatre lettres et l'interprétation de leur forme : l'alpha, le bèta, le gamma, le delta.

Quant aux lettres suivantes, nous allons aborder leur explication et leur sens typique, avec l'aide de la grâce divine.

L'Ecriture Sainte, de nouveau, dit immédiatement après: « Dieu dit : que la lumière soit, et elle fut ; et Dieu sépara la lumière des ténèbres ; et fut le matin et fut le soir du premier jour » : une seule œuvre produite par l'ordre de Dieu. Cette œuvre du premier jour est figurée par le tracé d'une seule lettre, ei dont voici la forme.

Cette lettre donc le bon Maître l'a gravée d'abord et l'a achevée, en segment de cercle, comme pour dire : sachez que voilà le circuit du monde. Попе у отооле Попе пежу и миеоснул нооол. Попе у отооле Попе иежу и миеоснул нооол. Попе и по и пе и пе и пе отое еболи миносмос, тегкереу же бом стои тинте иег етиму етин евоу ите ег итод ие иму иег миолоеги нег, едо и нее бом. Етиже едтумо муои же имерос ибил мимерос иоличу ите игрохос и нее бом и иноле, еншунд же муод евоу или пе и педтооп пе он оличе егтуже мимосмос ули по и пе он оличе егтуже мимосмос

ессиеймі чи чиоох ессивеснь, чем чеймие илегое. Во би тчис неччоох, чем неднюва евоу неччоох чем неам ист иносте же маредймне ист остах-

Ce monde était plongé dans les ténèbres, je veux dire, le monde que Dieu a fait. Si nous le prenons, abstraction faite de la partie droite de ce cercle, à l'imitation de ei, nous constatons que cette partie du cercle qui est placée en dehors de ei, est celle d'où vient la lumière dans le monde (1). Quant à cette ligne, elle aussi, qui est au milieu de ei, elle représente la séparation de la lumière et des ténèbres (2) : « Fut le soir, fut le matin, dit-Il, du second jour. »

« Et Dieu dit : qu'il y ait un firmament au milieu des eaux, et qu'il sépare les eaux supérieures des eaux inférieures ; et il fut fait ainsi. »

<sup>(1)</sup> Litt. • il est comme s'il nous montrait que cette partie qui est placée en dehors de ei est l'endroit de l'arrivée de la lumière dans le monde. n

<sup>(2)</sup> L'auteur a recours à toute sorte d'ambages pour rendre son idée; encore la saisit-on avec peine. Le sens le plus rationnel paraît être celuici : le segment du cercle du monde qui correspond à la lettre c représente le monde plongé dans les ténèbres; le segment qui fait défaut, correspond à la partie éclairée du monde. D'autre part, le trait (litter, la corne) qui est au milieu du delta figure la séparation même de la lumière et des ténèbres.



сбят едина менися дида, еде биду не, том у писстерету, част паднос ният не нетеденесит мнестеретия, чи мусод едечиеденесите порж евоу би динде нумоса

 $(-\lambda \epsilon -)$ 



ебрат ете 1414 ми бита. кон ист пісбат снал планичал бор снал пле пнолле. бм меб-

хол ихо понта. маре инуо таого ебрат полодолет ичая сенос ебрат олоно иги иеттолого, уло иехай иги инолде. Же миоол еденос нод или еденос ебрат полодол или инолде. Же мародсоро ист

Et Dieu sépara par le milieu les eaux inférieures au firmament et les eaux supérieures au firmament ; cela est figuré par la lettre qui fait suite à zêta, à savoir hêta.

Voilà donc fixées deux œuvres de Dieu au second jour (1) ; elles sont représentées par les deux lettres que nous avons mises en évidence : zêta et hêta.

« Et de nouveau, Dieu dit: que les eaux qui sont en dessous du ciel se réunissent en un seul rassemblement et que la terre sèche apparaisse. Et Dieu dit: que la terre produise des plantes, selon leur espèce, avec des semences. (2) »

(1) Ces œuvres sont l'a création du firmament et la séparation des eaux, la première figurée par  $z \hat{e} t a$ , la seconde par  $h \hat{e} t a$ . L'auteur ne s'explique pas ultérieurement au sujet du symbolisme respectif des deux lettres. D'après l'inscription qui accompagne le  $\mathfrak{z}$ , le trait horizontal représenterait le firmament, le trait sinueux vertical, la séparation même des eaux, peutêtre au moment où elle s'accomplit. Le trait horizontal qui sépare le  $\mathfrak{n}$  en deux parties représenterait alors la séparation déjà faite (?).

(2) Litt. " des germes de semence ". — L'explication du thêta se trouve jointe à la figure même. Le cercle représenterait le kosmos ; la ligne du

milieu, la terre sèche.



тох. ебе шоха о итхиос имминте етсчитт ителапе, негрог ете ибитох ие ивотчин, нентіста "бтох

нарпос вохи брог понтох. ната птупос минаппа. пнохтв. же маре инао тахо воры повищни прецф-



он нежал, же в рогбе йюие, в блооге ниенувасс мийни меи иелнернос, ваю ннолі инврие еле ибнаса елолюнб евоу йни, нелейе же бюол бм иессиів мен плябо евата нле инвишя елсамяне ми-

итомил ибила итомил ибор (-у $\epsilon$ -) иле иномле. Ми томие мижебтомил ибоох.  $\epsilon$ У $\overline{\alpha}$ По  $\epsilon$ Оруг ибилом

Le *iota* représente les plantes; les choses (grains) qui ornent la tête sont les semences; chacune d'elles figurant des multitudes.

« Et Dieu dit ensuite dans sa toute puissance (1) : Que la terre produise des arbres fruitiers, ayant des semences » ; c'est ce que figure le kappa.

La ligne perpendiculaire (2) du kappa désigne l'arbre; les rameaux qui s'en détachent sur le côté (3), et les petites semences qu'elles portent représentent les branches de l'arbre et son fruit. « Et de nouveau, dit-II, fut le soir et fut le matin du troisième jour » correspondant à la

<sup>(1)</sup> Sens approximatif, l'étymologie du mot  $\bullet \iota v v \circ c$  étant difficile à déterminer; peut-être faut-il le rapprocher de  $\theta \iota \gamma \gamma \dot{a} v \circ c$  toucher: tactu suo unico; peut-être de  $\varphi \theta \dot{a} \gamma \gamma \circ \mu \alpha \iota$  parler: verbo suo unico; dans ce cas le  $\Phi$  aurait été omis dans la transcription.

<sup>(2)</sup> Litt. « ce qui est debout ».

<sup>(3)</sup> Litt. " les choses pendues à son côté ».

monut uc dai ero urruoc har ele hai ne, oula, nu

exw unad oam vectenemwa ulue docle eeboaoein bedeboaoein dw ueclehemwa ulue docle eeboaoein ou uexad uli unoale ze waboaimoue uli deu



ите учлуч, тенич <sub>\* (a)</sub> жоос евоол, же боол етране евоу елмны енелевна иесна миноли, итабо евата сичл сили, едо итлиос итие ми инаб етсана итадамноол ист инола и иноле и ве иолио ие, и ве и жеута ето и томи и ичл и песхима едсамане ими он ист иесхима

ня не нянти миолови едина внеси вроуби див

(a) Comme nous l'avons fait remarquer dans notre introduction, le feuillet qui commence à cet endroit se présente dans le Ms. avec le *verso* à la place du *recto*. Cette erreur se reconnait déjà à une anomalie dans la pagination (voir notre introduction p. 15); puis, elle est confirmée par le texte lui-même.

création de trois œuvres de Dieu (1). Ces œuvres sont figurées par trois lettres : thêta, iota, et kappa.

« Et de nouveau, Dieu dit : qu'il y ait des astres au firmament du ciel pour éclairer la terre. Et il fut fait ainsi ».

La figure triangulaire, ou à trois extrémités, du laula nous donne le même symbole que le delta, qui le précède, Dieu les ayant faits l'un et l'autre à l'instar d'une tente. Il est la figure du ciel et de la terre inférieure au noun; quant aux deux branches du laula qui s'écartent pour se rejoindre, nous dirons que ce sont les rayons de lumière qui descendent du ciel sur la terre.

(1) Le rassemblement des eaux avec l'apparition de la terre sèche, la création des plantes, la production des arbres fruitiers.

ие техіїн. ехимьх енехевнх.  $\phi$  боох, имерос  $\phi$  бом енехевнх,  $\phi$  боох, имерос  $\phi$  бом енехернх,  $\phi$  боох, имерос  $\phi$  боох, имерос  $\phi$  ноховін ина ине ине вероту мен ите имерос ето ноховін итал иси пе петиніє мив фоох ми техіїн,  $\phi$  и  $\phi$  ії тинте  $\phi$  од  $\phi$ 

ανω α παοντε ταμιο μπαος επαν μφωετηρ. πεπος ετεπότισς έαρχει επεδοος. παος  $\infty$ ε όρως ετε ποος

(A continuer.)

A. Hebbelynck.

<sup>«</sup> Et de nouveau, Il dit : qu'il y ait une séparation entre le jour et la nuit, et entre la lumière et les ténèbres » ; c'est ce que figure le mé. Le tracé de la partie éclairée, c'est le jour ; la partie tracée en noir, c'est la nuit ; l'un étant séparé de l'autre (1).

<sup>«</sup> Et Dieu créa deux grands corps lumineux ; le plus grand d'entre eux pour présider au jour, le plus petit, la lune, pour présider à la nuit. »

<sup>(1)</sup> Il s'agit probablement de la séparation de la nuit et du jour : grammaticalement ce membre de phrase pourrait aussi se rapporter à ce qui est dit de deux parties du  $m\acute{e}$ .

## LES MYSTÈRES

DES

## LETTRES GRECQUES

d'après un manuscrit copte-arabe

DE LA BIBLIOTHÈQUE BODLÉIENNE D'OXFORD.

(Suite).



(a) Sic. pour λοξλ.

Quant à la ligne oblique c-à-d. la ligne inclinée (1), du milieu, il nous en faut tracer l'une moitié en blanc, l'autre, la moitié inférieure, traçons-là en couleur noire. La partie supérieure de la ligne oblique du milieu, figure le

<sup>(1)</sup> Litt. 4 la ligne venant en bas étant inclinée, dans le milieu ».

сиях. bXн иоход ие бм иестлиос едби дмиде мифостир иделін иятя иехримос миооб. бяиях бяиумс одя-мирн. дярXн бомс идес едсивесид для де дарXн миебоод иде иехримос

\* од не однат пета од пестерети босте



жидоу минодде ихтигодриос уди илодон би деймиде, нуту иебридон идмидет иместерейму иди илодо илодон минодок остава и илодон или илодон илодо

батоох ибоох. Еве охон атоох ибтр ите инолле  $\varphi$  ито у ролбе типе  $\varphi$  и  $\varphi$  охоохе (- $\varphi$  инставленте  $\varphi$  инставленте  $\varphi$  иноставленте  $\varphi$  инставленте  $\varphi$  ин

commencement du jour, du cours du soleil. L'extrémité inférieure est le commencement de la nuit, selon le cours de la lune. En un mot, chaque extrémité se présente respectivement avec un même sens symbolique par rapport aux deux astres (1).

« Et il les plaça, dit-il, dans le firmament, pour briller sur la terre. »

Ce cercle est l'image du firmament du ciel. Il nous faut y inscrire l'image du soleil et de la lune, conformément à l'Ecriture véridique de Dieu, l'auteur du monde (δημιουργός) et il faut y inscrire les astres, dans la couleur du firmament (2). « Et fut le soir, et fut le matin du

<sup>(1)</sup> Nous avons dù nous écarter quelque peu du texte dont voici le sens littéral : « c'est une extrémité unique dans son type qui est au milieu pour ces deux astres ».

<sup>(2)</sup> Dans la couleur que présentent les astres vus au firmament. Les petits points disséminés dans le cercle sont, en effet, colorés de rouge.

ибилл. mи Леоол пебяг, ело лильно е  $_{(n)}$  ингерпле

на отн птемине адінаже имман понтот атю адфттнос нап ероот пті петжилосіт нап едтамо миюн акрівює же ере тморфи мимптадте перан тапераностої о пехнила писстоїхной пттінсюнт микосмос ми пептатінопе мениса петерит он ткосмоною.

- (a) Ce mot est presque complétement effacé ; nous l'avons rétabli d'après le contexte et le passage parallèle ef. p. 135).
- (b) La seconde moitié de cette ligne est effacée. En marge on lit les quatre lettres ound tracées en couleur.

quatrième jour », qui comprend quatre œuvres de Dieu (1); et quatre lettres représentent ces œuvres  $(\mathfrak{o}, \mathfrak{m}, \mathfrak{M}, \lambda)$ .

Celui donc qui est notre guide, nous a parlé par ces (lettres) et il nous les a données en symbole, nous enseignant clairement que la forme de ces quatorze lettres que nous avons écrites (2) représente les éléments de la constitution du monde, produits successivement dans la création (xoquanotia).

Les lettres qui viennent après ces quatorze lettres ont aussi leur valeur typique et sont écrites en vue du mystère même du Christ et de l'Église.

(1) Ces œuvres ne sont pas adéquatement distinctes, à savoir : la création des astres, la séparation du jour et de la nuit, la création des deux grands corps lumineux, leur placement au firmament avec tous les astres.

On ne voit guère comment le  $\lambda$  correspond à la création des astres. L'auteur a tâché d'éluder cette difficulté en rappelant que le  $\lambda$  fait double emploi avec le  $\infty$ , et que les deux branches représentent les rayons lumineux descendant du ciel sur la terre.

<sup>(2)</sup> Le **z** a été écarté ; cf. p. 28.

би одмиб евоу. (a) ссинд ебраг он a . (a) есинд ебраг он a . (a) есинд ебраг он a . (b) ми денкунста би ецегa одм евоу. (a) одм евоу.

Si donc nous prenons le nombre quatorze de ces lettres, nous arrivons au Christ et à l'Eglise, et cela, d'après les deux Testaments, comme l'atteste clairement l'Ecriture sainte.

En effet, Matthieu, le saint Evangéliste, fait la généalogie du Christ en ces termes : « Il y a, en tout, depuis Abraham jusqu'à David, quatorze générations, et depuis David jusqu'à la transmigration de Babylone, quatorze générations, et depuis la transmigration de Babylone jusqu'au Christ, quatorze générations. » L'alpha lui-même, la toute première de ces quatorze lettres, est la figure de l'économie du Christ (1). Et il y eut quatorze années, depuis la génération d'Ismaëljusqu'à la génération d'Isaac, qui fut la figure du Christ, ayant été sur le point d'être

<sup>(</sup>a) Un ou deux caractères sont effacés en cet endroit. On croit y lire la lettre π (πεсπην).

<sup>(</sup>b)  $ne\overline{\chi c}$  est à peine lisible. Cf. p. 279 l. 8 :  $exm ne\overline{\chi c}$ .

<sup>(1)</sup> Allusion aux paroles : Je suis l'alpha et l'oméga.

пьомие не. педила положем миномле шелием евод, милете

ероу (-w-) (1) дм недмитадте пдоод. Сайранаржег жиг епедсода, йрабе тедсфера жов едйранаржег тад не недакрон, едйран поб сар есохмитадте идад не недакрон, едйран поб сар егохмитадте идад не недакрон, едйран поб сар егохмитадте идад не недакрон, едйран поб сар егохмитадте идадн, адо наг идетине егирже епооб, им пуосос минодте, адо есо пуамирос би тмите осдин наг едродоет ероме итм единд епкосмос, пооб же боот не перодоет посмие из едродоет ероме итм единд епкосмос, пооб же от пооб и е пейдрир бодь мири едо идетите едре наг он пооб не пейдрир бодь мири едо идетите

оомшос (sic) ппасха атаач он инме ит ищире

(a) En tête de la page 
$$(v)$$
:  $\overline{\mathbf{x}}$   $\overline{\mathbf{se}} - \overline{\mathbf{xe}}$   $\overline{\mathbf{a}}$ 

40 Jésus Christ 4

immolé, par son propre père, en sacrifice au Dieu invisible.

C'est ainsi, également, que la lune est une compagne adjointe au soleil, en figure du Christ et de l'Eglise. Le Christ, en effet, est le soleil de la justice qui éclaire tout homme venant en ce monde. La lune est l'Eglise qui éclaire tous les temps par la parole divine et qui est une lumière sur le chemin ténébreux de ce monde, en un mot, comme est la lune dans la nuit. Et celle-là, la lune, atteint son point culminant à son quatorzième jour. En effet, lorsqu'elle est au quatorzième jour, la lune diminue, devenant obscure, tandis qu'elle croît depuis le premier jour pour arriver à la plénitude de sa sphère en quinze jours.

De même, les enfants d'Israël, sur le point de sortir de

ессать итефарам егооох ете их гороуос. ебраг ежми, адиабмен бюми ероу би тмитбмбау өнтне исохмитать мпооб, ахм бм итрех $\frac{1}{2}$ сх ммод иеXcхе он иеинохте адохмм мичсXа ми иедма-

нономія миє $\underline{X}$ с. едре имі рю є тниє миєїмеомитальє єсина єжи тогалью ероу ом имі миталос миє $\underline{X}$ с ми текнунсія. иромиє єдои ині нувраи алжі нора $\overline{X}$ ну имі исбіме.  $(-\underline{m}\underline{a}-)_{(0)}$  ічнор  $\overline{z}$ е он еде иіну иє би телмеомитальє

епеіхн пар миєнся пмебсята ибоох игдінсти

(a) En tête de la page 
$$(r)$$
:  $\epsilon$   $\overline{rc}$   $\overline{-ec}$   $m\dot{s}$  fils de Dieu 41

l'Egypte, y firent la pâque, et, immolant la brebis en figure du Christ, ils la mangèrent le quatorzième jour de la lune, et Dieu les prit sous sa protection en les délivrant de la servitude amère des Egyptiens.

D'autre part, le Christ, notre Dieu, a mangé la pàque avec ses disciples, le quatorzième jour de la lunc, et, en se faisant crucifier pour nous, il nous a délivrés, nous aussi, de la servitude amère du prince du mal (1), le diable.

De même, Jacob, l'Israël, la quatorzième année de son séjour dans la maison de Laban, prit Rachel pour sa femme, réalisant en cela la figure du Christ et de l'Eglise.

C'est pour cela que le nombre quatorze aboutit à l'économie du Christ.

D'autre part (2), après le septième jour de la création

<sup>(1)</sup> Litt. " du Pharaon mauvais ".

<sup>(2)</sup> La locution enei∞u vap nous paraît employée abusivement.

marebeamd.

metere elethise hallmed didor hab wh mowhl edo heamd, ele hai he bilh dloor her, anneylon anelet te leukyheis, exeron exoc. He hae holorod eboy holom hebbe he hololog heamd, adorod eboy holom hebbe he he hololog wheomog whe liested minomog he heappalon elo

παι Σε τηρον μείμε μποον πινήτε ελοοδε ημεί σττωτ πόμι μιολ≫αι μίποδη τη πόξιχημ.

ах $\omega$  едсоохи их инохте же сіх $\omega$  ина ан евохом пари мин мин заха маххон ната ос ихау-+тоот ах $\omega$  адтеавої єпаї их маххос (sic) ммє:

du monde et l'établissement de la loi du sabbat ou septième jour (1). Dieu a manifesté une création nouvelle, son Eglise, comme une chose répondant au nombre sept : c'est, en effet, par les quatre évangiles que nous croyons à la Trinité indivisible; or quatre et trois font sept.

Toutes ces choses nous les proposons réunies pour confondre les incrédules, les juifs tout d'abord et les grecs.

Or Dieu sait que je dis ces choses, non pas de mon propre fonds, mais par le secours et d'après l'enseignement du Maitre véritable et sublime pour toute science :

<sup>(1)</sup> Litt. « la foi de la loi du sabbat étant sept ». En faisant intervenir ici le nombre sept, l'auteur a voulu, sans doute, préparer sa diggression sur la valeur numérique (70) de la lettre omicron. M. Amélineau, dans son analyse générale du traité, paraît rattacher également ce passage à l'interprétation du nombre quatorze : « Quatorze est composé deux fois sept, le nombre parfait : la perfection, le Christ est donc représenté par sept, et comme il laisse une œuvre parfaite comme lui-même, c'est-àdire l'Eglise, nous avons encore un nouveau chiffre sept, qui, additionné avec le premier, donne quatorze. La preuve fondamentale de tout cela, c'est que nous croyons en Dieu par l'Evangile : or Dieu est triple en personnes et il y a quatre évangiles : quatre et trois font sept, » Rev. Hist. Relig. T. XXI p. 281.

(a) nmeqcamq qu'on serait tenté de prendre pour un nombre ordinal, le septième, a en réalité le sens du nombre cardinal sept fois dix. — « On croirait reconnaître ici dans la forme meq la racine moτq être plein », (Note de M. Revillout). — Nous avons traduit « dans la plénitude du nombre sept près dix fois », ce qui, en tout cas, répond au sens réel du texte. Même remarque pour nmequmotn mmnt, de la phrase suivante.

(c'est) Lui qui a été notre mystagogue également pour les huit lettres de l'alphabet qui suivent celles que nous avons tracées. De nouveau, Il les a rattachées toutes au mystère de l'économie salutaire de sa venue dans ce monde, Lui qui apparut dans la chair et fut justifié par l'Esprit (1).

Il a dit cela, en effet, de cette manière. Il apparaît clairement que le sabbat et l'observation de la loi répondent au nombre sept ; et cela de nouveau, Dieu l'a multiplié dans une plénitude, dans la plénitude du nombre sept pris dix fois, ce qui est (en valeur numérique) le cercle de ou (2)

<sup>(1)</sup> I Tim. III, 16.

<sup>(2)</sup> L'auteur est très obscur dans ce passage dont voici la traduction littérale, à peine intelligible : "Il (le Maître) dit cela de cette manière,

пібниі тенох ф. фф ичі ичі до.

(a) Sic. pour xand.

Vient ensuite la lettre qui vaut huit fois dix à savoir pi. Elle symbolise, dans son contenu et dans sa figure, le mystère du Nouveau-Testament du Christ, notre Dieu; ce que nous allons exposer; à la gloire de Dieu le Père et de son Fils unique et de l'Esprit Saint vivificateur de l'univers et consubstanciel, maintenant et en tout temps, jusqu'au siècle du siècle. Amen.

Le pauvre Schenouti. Dieu ait pitié de lui. 99 (1).

à savoir : puisque cette chose apparaît clairement que le sabbat et l'observation de la loi sont septième dans le nombre, et cela de nouveau. Dieu l'a multiplié dans un achèvement, dans la plénitude de sept fois dix. ce qui est le cercle de ou. "Si nous le comprenons bien, voici comment il veut prouver que la lettre ou et les suivantes sont également figuratives du Christ : le nombre sept, représenté par le sabbat, Dieu l'a reproduit dans toute sa plénitude dans le nombre septante équivalant à sept fois dix. valeur numérique de la lettre ou. (Or le nombre sept est figuratif du Christ). Donc le symbole du Christ se retrouve dans la lettre ou qui équivaut à  $7 \times 10$ .

(1) Note du scribe. M. Amélineau (loc. cit. p. 263 sq.) relève une double erreur de Jablonski au sujet de cette note. Le savant coptisant du siècle dernier a pris le copiste Schenouti pour l'auteur, et le chiffre 99 pour la date de l'ère des martyrs, alors que l'auteur est explicitement appelé Seba, au commencement du traité, et que les chiffres q 99 sont employés par les copistes coptes au lieu du mot appe, dont les lettres, prises comme chiffres, donnent le nombre 99.

### \* имерспат итомос

отапохезіс он отопо євой же пещмоти исраї етрен адфавита имустиріон мпе $\overline{\chi c}$  ми теккінсіа етохомане ммоц ката итупос етенна. Каац еораі (іі)

одомо евоу инаг изуюс.

обе (р) ината петропос етден пг. теннаархег етділмиод же етдінег ебраг итмитмитре, тодтестін текрарах зарарах пар е(-мп-) талбермниеле
есжомнос, же мениса пиядости ероуби тие,
ансоди едепрафи инодде отжи плоод па-

(a) A remarquer la construction de cette phrase.

(b) Sic. Cette particule revient souvent dans la suite; peut être est-ee une corruption de noc. L'absence de l'esprit rude s'oppose à l'identification avec le grec 80 ev.

#### SECONDE PARTIE.

Explication des huit lettres (1) de l'alphabet qui symbolisent le mystère du Christ et de l'Eglise, conformément à ce que nous allons exposer.

Nous connaissons (2) l'Ecriture divine de Moïse, où il est dit qu'après le déluge, l'arche de Noé s'arrêta sur le mont Ararat (5). Or Ararat est interprété l'ascension du témoignage, c'est à dire l'Eglise de Dieu le Verbe qui est descendu du Ciel. Nous allons commencer à expliquer comment cela répond à la figure du pi (4).

(2) Litt. 4 nous avons entendu 4.

<sup>(1)</sup> Les huit dernières lettres, à commencer par le *pi*, le *psi* étant écarté; cf. p. 28.

<sup>(3)</sup> Le mont Ararat n'est pas explicitement mentionné dans le récit du déluge. L'auteur se base ici sur l'interprétation traditionnelle.

<sup>(4)</sup> Litt.: « Conformément à la figure du pi; nous allons commencer à expliquer ces choses clairement.

иле не $\overline{Xc}$ .

петсбат сар пот мен недсмот од +cp сар нон ерод

αίποου αφό μεριος πολιβωτος πιι ολόπε διι ολπιτστατίος.

ебрат ежм не<u>Хс</u> митеккунста. « есоями ммод пбисоя. Фям он нат исегміне сення. Ммоян сар п≈екас есе інмоян не ммис исон

τκιβωτος σαρ ετμματ περε πε θτριοπ ετο παααε

Le mystagogue (i) nous a enseigné que le pi et sa forme symbolisent l'Eglise sainte du Christ.

Il présente, en vérité, la figure d'une arche et d'un temple.

On y compte, en effet, huit décades ou huit fois dix (2) ; ce qui nous ramène au Christ et à l'Eglise.

Tout d'abord, il y a huit âmes (5) qui sont entrées dans l'arche de Noé, à savoir : Noé et sa femme et ses trois enfants et les trois femmes respectives de ses enfants. Ce sont eux qui nous ont donné la naissance, de même que l'Eglise.

Or cette arche, des animaux ennemis les uns des

<sup>(1)</sup> L'Esprit divin qui a révélé le mystère des lettres. Dans notre traduction nous n'avons pas toujours tenu compte de la particule γάρ abusivement répétée dans ce passage.

<sup>(2)</sup> La valeur numérique du pi est 80. L'auteur la décompose en huit fois dix, parce qu'il veut envisager d'abord le nombre huit.

<sup>(3) -</sup> Octo animac salvæ factæ sunt r. I Petr. III, 20.

ми міте игм.  $\mu$  ми міте игм.  $\mu$  ми міте игм.  $\mu$  ми міте схерон бі орсон сері ероубен мусстивіон и негбе он миегму би деккунсіу едохор нбефнос

ната тегое он инеможенс погерофантне он тмеодната тегое он инеможенс погерофантне он тмеод-

autres y reposaient en paix, sans querelle, tels que l'ours, la brebis, le loup, la colombe, l'aigle, et le petit oiseau qui vit à l'écart dans son trou et tous les autres oiseaux.

Il en est de même ici dans l'Eglise sainte. Presque toutes les nations simultanément y participent aux mystères (1) du Christ, sous la forme d'un aliment mystique, sans contention ni lutte aucune.

De même, Moïse, le docteur sacré, arrivé à la quatrevingtième année de sa vie, construisit une arche consacrée à Dieu, et renfermant huit objets; elle rappelle d'une manière mystique cette même lettre (pi) (2) et cette Eglise sainte.

<sup>(1)</sup> Litt. « recoivent des (ex) mystères ».

<sup>(2)</sup> Litt. " selon le type de cette lettre ».

ете тма рм те тсите чи пумуй итигрмгос же он. одивунста адм ад тиесумрй ероубітт пежс пеннодде, ти дот мубе иеготи бу пувет он иденформу веродо пробрать пестора форму веродо пробрать пестора тап пе пробрать петапод пробрать песта пап пе пробрать петапод пробрать песта пап пе пробрать петапод пробрать песта под петапос итигрмос идуровния

Ceci est la figure de cette arche du Testament; elle avait aussi des trous (sanctuaires?) (1), dans son milieu, cinq coudées dans sa hauteur et sa largueur (2); à raison de ce que, au cinquième jour et demi de cet âge (αἰών), l'Eglise de nouveau fut fondée et couronnée par le Christ notre Dicu, à qui appartient en vérité (3) le fondement et le couronnement de l'arche (4). Dans celle-ci, se trouvaient

<sup>(1)</sup> οτωμε, foramen, loculus, sacellum.

<sup>(2)</sup> On se demande en vain d'où l'auteur a tiré ces données. Dans l'Exode, les dimensions de l'arche sont constamment énumérées comme suit : longueur 2 1/2 coudées, largeur 1 1/2, hauteur 1 1/2. Tout ce passage (jusqu'à la page me) présente à peine un sens intelligible. Il y a lieu de supposer aussi qu'il n'est pas exempt de fautes de copiste, le scribe s'étant facilement laissé dérouter par les explications confuses de l'auteur. Nous donnons sous toutes réserves le sens qui nous a paru répondre le plus exactement au texte copte. La version arabe s'écarte çà et là de ce texte tel qu'il nous est conservé et présente également des obscurités: « Voici la forme de l'arche [qui] avait des trous dans son milieu (ce mot, comme les deux précédents, peut se rapporter soit à ce qui suit, soit à ce qui vient avant) et sa largeur cinq coudées, parce que dans cinq mille et cinq cents ans, ainsi il est dit dans cinq jours et demi de ce siècle [que] fut bâtie l'Eglise et fut ornée par le Christ, notre Dieu, lequel est la porte et le fondement et l'ornement de tout. Et à l'intérieur de cette arche, huit côtés (huit objets, comme l'indique le contexte) comptés. » (Traduction de M. Forget.)

<sup>(3)</sup> ete twq p $\omega$  te. L'arabe a pris le mot p $\omega$  dans le sens étymologique : " lequel est la *porte* ".

<sup>(4)</sup> Nous omettons les mots se on outrac mmar, dont nous n'avons pu préciser la portée. De même, nous n'avons pu nous expliquer le mot

миноэте енедсона евод не. би типе, ми тепуя сенте миномос, ми пійя же он иноар еве имяния понта, яам итод омма имяния ммод, ми идевмр цяявми етепонтс. ми нестямнос тодтести пійе ичтевоооує, пиоар итяхучумма тас ммя яам ебвя понтс (-ме-) нодне есо піймоди

бівн. еіс ият не пейтоли ибюр иляийбийяже етриндол

инарічной, ечачай прмбе ероуби имилбмбуу елсубу имебіймоги же пбоог, чам чайтые цолбоог епсурруной чаттоги бен негмоог бу итори чат псрре нут иномос, етре же иехс пут ет солод псрре нут он бу имебіймоги пбоог ійчайтые игі

huit objets : le bois indestructible, l'or qui le recouvrait, la verge d'Aaron déposée dans l'arche ; le vase d'or renfermant la manne ; en outre, la manne elle-même, les deux tables de la loi et la parole que Dieu avait écrite.

Voilà les huit choses que nous avons signalées plus haut.

Dans le même ordre d'idées, la circoncision se faisait le huitième jour, d'après la loi. C'est à raison du Christ qui le préféra au sabbat, en ressuscitant des morts le premier et le huitième jour (1). Celui-ci devint un jour dominical pour rappeler la libération de l'amère servitude

novne (p. me initio) qui d'après le contexte et le texte arabe devrait se rapporter aux objets énumérés dans l'arche. Peut-être convient-il de le rapprocher de la racine ωπ compter (arabe : huit objets comptés) : « elle, (l'arche) avait là et dans son intérieur huit objets distincts. »

<sup>(1)</sup> Le premier jour de la semaine, qui était le huitième, en tant qu'il faisait suite au sabbat, ou septième jour.

біти исрре м<u>ина</u>лікон ите працісма едолачр. Ме чихтароуос, алм adcorn ероуби нат би олжын

исчій поось. оч ичебійчоги те поось малерро. Едре пят те он чичочьгос ит малиобжог ероу

ие. Он тивоймоди  $\pi$ е промие масти типтрембе. овий и $\phi$ дод (-же-) иде дестиндомбуу еде суйс промие едини помбуу вибе мивіод-

иромие тал он инар сату промие иентатотерсарие  $\infty$  от тиермоти  $\infty$ е еще наг он инар сату промие иентатотерсарие

етве на он миенса сащу прев $\infty$ мас ете та те еводон тие ах $\omega$  аутре пкосмос піре еводом печо-\*мот.

аты женас егетажро ифоемріа таг сытм енетинт

du démon. Il (le Christ) nous a tirés de là en perfection, par la circoncision spirituelle du saint baptême.

C'est ainsi également, qu'on isole les impurs pendant sept jours, pour les purifier le huitième.

C'est ainsi que l'esclave, après avoir accompli le terme de sept années de sa servitude, recouvre la liberté, la huitième année.

C'est ainsi que, par ordre de Dieu, la terre, après avoir été ensemencée pendant sept années, est laissée en repos la huitième.

C'est ainsi enfin, qu'après sept semaines (1), c'est-à-dire, à la sainte Pentecôte, l'Esprit saint est descendu du ciel sur la terre et a éclairé le monde par sa grâce.

Et pour que cet exposé soit complet, écoutez ce qui

<sup>(1)</sup> Depuis la Résurrection.

епачат ду подмійс ероу ин цесмод. mu инутіня (-m2) ос 2 но. ин односмос иррье. g однос иррье ероубу исенос

ичи ещи идинатмох идинастиссь: (sic) он сама инох исенея неидалимие бомогос (sic) он сама инох исенея неидалимие

исенеу игулйрие. голлестін мил исуйд исоп. улре илегоє он  $\overline{x}$ ін еуумех йулиурролсіу мие $\overline{\chi}$ с йре

suit. Il y eut sur la terre sept grandes générations de Caïn, corrompues dans leurs œuvres, dignes de leur père fratricide qui par ses mains fit boire à la terre le sang d'Abel (1). Dieu l'extermina, cette race de Caïn, et il purifia la terre par l'eau du grand déluge.

Et il y eut un peuple nouveau de la race de Seth, le juste, et un monde nouveau ; et ce peuple s'accrùt et se répandit par la bénédiction (divine) (2).

De même il y eut sept grandes générations jusqu'à ce que Dieu transporta Enoch, nous donnant déjà un signe de l'immortalité de la résurrection.

C'est ainsi, de nouveau, que depuis Lamech jusqu'à la venue du Christ, il y eut soixante dix c'est-à-dire, sept fois

<sup>(1)</sup> Litt. : " celles-là firent corruption dans leurs œuvres, surtout leur père fratricide par les mains duquel la terre ouvrant sa bouche absorba le sang d'Abel. "  $\pi$ 

<sup>(2)</sup> Litt. : « et il s'accrût par la diffusion et la bénédiction. »

он тинтомому етсяте иновожого посор. чаям тапте иномие, ете пят не та промие, инсейт «минте промие, ете пят не та промие, инсейте он чибе ебос бітен пісьянущис, же типе им едбістовізе ммоом на уомняє пемясперістис,

жісар $\Sigma$  он тиар $\Theta$  (р) етохаур. Еврохога поххаї итей  $\overline{Xc}$  (sic) неинохте ом нетред врохога пийнье мину, асйоне йарон иги тахмуюсія пийнье мину, асйоне йарон иги тахмуюсія пийнье мину, асйоне йарон иги ероубітен тмитхраннос мисампевоох ихіяроуос.

евоу миех ветось. бевують половій, еле суйд промив не, вленю нул бюте ніт (-<u>мн</u>-) еле одн Хветс врод вдійчнего полилегов он удолебсябне нді пнодле білм пномос же

- (α) Ροιιι αίγμαλωσία.
- (b) Abbréviation pour napoenoc.

dix générations, d'après le témoignage de Luc, l'Evangéliste.

C'est ainsi que nous trouvons ce nombre de sept fois dix années chez les Israëlites, dans les soixante dix années qui s'écoulèrent jusqu'à ce que Dieu les délivra de la captivité, dans l'amère servitude de Nabuchodonosor.

C'est aussi en figure de notre délivrance, par le Christ, de la tyrannie du néfaste démon. En effet, après sept semaines d'années de captivité pour les enfants d'Israël, arriva la venue salutaire du Christ, notre Dieu, par son incarnation dans la Vierge sainte.

De même, Dieu ordonna par la loi qu'à tout débiteur serait accordée la remise de sa dette, après une semaine de temps, c'est-à-dire après sept ans. жин епениях. те текнунста пибевнос, ямм иймйе ийори ядомосд мажм ибентато етринте тиоу (п) миениомте, ете тат немихун истои ебоме ммя иймие тибом итянор, жоммос, же ебе недсите би итоом етомаяр, пос ме едсямфюнет мен иетибофитнс ият или поеоиятир би омущитие фияхмийтие или иномте итмос, ямм едсямфонет мен иетибофитнс или поеоиятир жосе, фжм пяр ммос итегбе, же минся сяйд ибомие бомогос (гіс) он омя ероуби непрофитнс ффан

етве на (sic) р $\omega$  щаухоос он отбенн иби пепна йох-

(a) Abbréviation de nolic.

De même, un des prophètes, appelant déjà l'Eglise du nom de Tyr, c'est-à-dire la montagne élevée, s'exprime comme suit : « Après sept années, Dieu visitera Tyr » (1). David, l'ancêtre du Christ (2), est d'accord avec ce prophète, lorsqu'il dit dans le psaume qu'il a écrit au sujet de l'Eglise : « Ses fondements sont posés sur les montagnes saintes ; le Seigneur aime les portes de Sion plus que toutes les tentes de Jacob. On a dit des choses glorieuses au sujet de toi, o cité de notre Dieu » (5) c'est-à-dire l'Eglise des Gentils. Et le culte primitif a cessé désormais.

C'est pourquoi l'Esprit véritable qui parlait par les prophètes a ajouté aussitôt : « Je me souviendrai de

<sup>(1)</sup> Is. 23, 17. L'auteur parle ici de sept ans (camq), tandis que le texte d'Isaïe mentionne soixante-dix ans.

<sup>(2)</sup> осопатир.

<sup>(3)</sup> Ps. 86 (hebr. 87), 1 suiv.

ммос. охроже ахійоне понтс.  $\sigma$  хо итод нетхосе адстисите фхуос. Ми тхрос. Ми нучос инехоой нет итах (-мо-) поравр ми рерхуон нетсооди ммог.  $\sigma$  етс нехуо-

ете пат не пнотте прости ппатиюс, марта треджиепнотте.

nai uteiwine adxoor edon uri ndeafcpm ele muor-

момте евод он же иг. еценсови исаон ете петом-  $\alpha$  момте евод он же иг. еценсови итанфійови инфанти. еде ист пе  $\alpha$  еге петом-  $\alpha$  мом  $\alpha$  адомонбом ичи евоу едре піймоми ми петмеб-

Rahab et de Babylone qui me connaissent. Et voilà que les étrangers et Tyr et le peuple des Ethiopiens se sont trouvés là (réunis). Sion la mère (1) dira : un homme et un homme (2) furent en elle, et le Très-Haut l'a fondée.

Ce qui veut dire : Dieu le Verbe s'est fait homme dans la vraie Sion, la mère de tous les vivants au sens spirituel : Marie la mère de Dieu (5).

Voilà ce que nous a dit le Maître par excellence (4).

Et il nous a manifesté ces choses au sujet de ce nombre huit et huit fois dix, correspondant à la lettre que nous avons mise en avant, plus haut, la lettre appelée pi.

- (1) Sion la mère, conformément aux codd. B, C, D et à un grand nombre de versions anciennes. La Vulgate porte : Numquid Sion dicet ! ce qui se rapproche davantage du texte hébreu. Voir le Commentaire de S. Jérôme qui soutient que la leçon μήτης Σιώη est une corruption pour μήτι Σιώη.
  - (2) Hébraïsme pour : beaucoup d'hommes.
  - (3) **τρε∝πε πποττε** correspondant adéquatement au grec θεοθόχος.
  - (4) Litt. « le Maître qui n'a été instruit par personne ».



миесхнма миетсбат иат еде ит ие. едрму ичи он итгисти ми итриос

еийт елди иегода едсамуне ичи илого жен ебалд сича едсолин д $\infty$  оли жиос ичи илегое.  $\infty$ е

wh udefuce distrol. He have seen that he has near the medyfoc. As we ce  $(-\underline{u}-)$  (a) taxbha hente eboy histxyi wen hygoe char. Echh gad eddyi uqi tehhyheix wen

сцал едслучие нан мие $\overline{\chi_c}$ . иймуб  $\overline{z}$ е бомд един ебруг суиймі е $\overline{z}$ и иесллууос

имне инооб, имне сар иехай италстой ероу иги еле итой рм ие иехс, елре ичи он елмолле ерой же иелинд сар ероубм иймі, ейсуиймі нолон игм.

(a) En tête de la page (v)  $\overline{\mathbf{n}}$   $\overline{\mathbf{ic}}$   $\overline{\mathbf{\chi c}}$   $\overline{\mathbf{c}}$ .

50 Jésus-Christ 5

Il (le Christ) nous explique de nouveau le fondement et la figure de la forme de cette lettre *pi*.

Voici ce qu'Il nous dit : Les deux colonnes verticales de cette lettre nous représentent les deux peuples : c'est l'Eglise et son peuple, l'Eglise étant composée à la fois des juifs et des gentils.

La ligne d'en haut, reposant sur les deux colonnes, nous représente le Christ (1).

Le Christ, en effet, celui qui vient d'en haut, est au dessus de toutes choses; et c'est pour cela qu'on l'appelle la pierre angulaire. La pierre, dit-il, répudiée

<sup>(1)</sup> La figure ci-jointe porte effectivement les inscriptions suivantes : en haut, ne χc κωνε κκοος, « le Christ la pierre angulaire »; à droite κλοος κυρεοκος, « le peuple des gentils »; à gauche κλοος κιστως, « le peuple juif ». L'inscription de gauche, placée dans la marge intérieure, est à peine lisible et semble avoir été écrite en abrégé.

нетныт пат адійоне поляне ниооб естабе улю естажьо пісові сиях ете нят не пучос сиях.

ият ие иехс инодде идинурата бюдсон мидадин (19) адм иедбіжи нят едійоон ибікми мимне икооб, еде бюмд иесхнум миетсбят еде иг не фодмиб ероу миуревроу идадіймне би дмиде инод едеру идадіймне би дмиде иног, егійяже имоод едероу идмимоод сияд, ядм едиерея едби дедмиде еде инмъж иймоб сияд, ядм едерадод идадіймне едре инмъж едмиде иди сяби иймоб сияд, ядм едерадод идадіймне едерадод еде

ие ью. меренттор бот миестіх тои етченися ит. ете ичт "уотион бот еневаноууолын иса ичт илегтіне.

- (a) En tête de la page (r):  $\overline{\mathbf{E}}$   $\mathbf{vc}$   $\mathbf{ec}$   $\mathbf{uc}$   $\mathbf{fils}$  de Dieu  $\mathbf{51}$
- (b) **συπη** ροιιι καινή.

par les constructeurs, est devenue une pierre angulaire, donnant la cohésion et la stabilité aux deux murs, c'està-dire aux deux peuples (1).

De même que le hêta, par ses deux lignes verticales, nous représente les deux eaux, — la barre du milieu marquant la séparation des eaux supérieures au firmament et des eaux inférieures — ; de même, la forme de cette lettre pi représente les deux peuples, à raison de ses deux lignes verticales ; tandis que la ligne supérieure figure la pierre angulaire qui est le Christ Dieu de l'Ancien et du Nouveau Testament à la fois.

Au reste, poursuivons de la même manière, en traçant la lettre suivante, le ro.

<sup>(1)</sup> Matth. XXI, 21; Marc. XII, 10; Luc. XX, 17.

би те иромие. кунста ката неитантрисбатсог, алкол итат итегбе еле ият ие он тигротос инобе тат ело иллиос елек-

миетот. ная упсачк им ито итмиос еиехс итнье аго изопос нае уаврабам бом би телмебте иромие агжио

Ce ro, qui répond au nombre cent dans la numération, nous symbolise, par sa forme, la venue de Dieu le Verbe, descendu du ciel sur la terre pour visiter et sauver celle qui errait en dehors du bon troupeau des quatre vingt dix neuf brebis (1). Car un et quatre vingt dix-neuf font cent, ce qui correspond à la valeur numérique de cette lettre : or, la centième brebis est Adam, au sens idéal et spirituel.

De même aussi, l'arche de Noé, qui est la figure de l'Eglise, selon ce que avons écrit plus haut, on l'a bâtie en cent ans.

C'est ainsi également qu'Abraham engendra dans sa centième année Isaac, la figure du Christ, le Fils et le Verbe du Père.

<sup>(1)</sup> Allusion à *Matth*. XVIII, 12 seq., *Luc*. XV, 4 seq. L'auteur veut établir un rapprochement entre la valeur numérique du *ro* et la centième brebis égarée que le bon pasteur est venu sauver.

не. Пат ето исмот есхима, ди петрохос етомхр ететре пат рю шаре пістіхтон ите схима еднаєрсхнанодохон (sic) мениса рю, обе надохоно нан евод ил пат етренетме єрод надос єводон тие едрохоети "схехон понтос ил пносмос тира, ната бе итанетме енат рю паре пістіхтон ите схима єднаєр-

Le cercle placé à la partie supérieure de cette lettre, nous symbolise le ciel, comme nous l'avons expliqué dans l'interprétation du ou; la ligne qui s'en détache vers le bas, tracée en couleur de feu (1), marque la descente du ciel de Dieu le Verbe, à l'instar d'un rayon lumineux et éclairant le monde; car Dieu est un feu qui consume.

Voilà pourquoi la lettre summa suit immédiatement le ro : cela nous montre manifestement que, par ce rayon de la descente du Verbe, le monde entier a été éclairé d'une lumière spirituelle. C'est ce que nous savons déjà avec certitude par les lettres précédentes, notamment le ei (2) dont la forme rappelle celle du summa : celle d'un demi-cercle. Le summa est aussi un cercle, mais un

<sup>(1)</sup> Cette ligne est tracée à l'encre rouge.

<sup>(2)</sup> Cf. p. 132. Le *ei* seul est mentionné explicitement ici : immédiatement après, il est question du *lauta* dont les deux jambages représentent également des rayons lumineux (cf. p. 135).

епносмос, ue. uee бот итактін ирт тап етина епеснт еболи ue. uee бот итактін ирт тап етина епеснт еболи ероубт ийт ачерійори ижоос етринтол. же би актін epoy au. nata ueine meu uecmot muethoxос етбеи ероу аи. ната иеіне меи иестот тиетрохос етбеи ибита. сатта же бот одтрохос ие. Ууу иеджин



bm he mu camma. (- $\mu$ c-) fic hat he man  $\mu$ camma.

ом пехаратнр нег.

им пе тогнег мпотоеги несентои едоти нам пе тогнег мпотоеги несентои едоти несентой неготи несентой едоти несентой неготи неготи несентой неготи неготи

ми иетинх менису ичі \* иітрохос боюд етсуийої и $\Theta$ е иту инохте  $\Theta$ оос.  $\Theta$ е муредійопе игі иохоєїн

cercle inachevé, semblable à celui qu'on trouve dans le ei. Nous avons déjà dit, d'autre part, que les deux jambages du laula, se dirigeant de haut en bas, représentent des rayons, tout comme celui du ro dont le rayon descend sur le monde.

Voilà la description et l'explication de ce qui concerne le caractère du *ro* et du *summa*.

Le cercle du *summa* est la figure du monde, et la lumière (l'ouverture) qui est à droite représente la diffusion de la lumière dans le monde, d'après ce que nous avons déjà dit et décrit à propos de la lettre *ei*.

C'est ainsi que Dieu a dit « Que la lumière soit etc. ». Le cercle qui est à la partie supérieure du *ro* est la figure ег. вата интаній ріжоох. ерод бітен b m. ное бомд митанос итдін роловін итв самма  $\pi \epsilon$  не несхима мивосмос неі етє boroвін итдінеї минолте нуосос вата оє итаній ріжоос. неі хром (sic) етина енесна ное подавани. є дсамане наи иро едо итанос итне.  $\pi a$  тенверея он цалан

аууу таперолостасіс тмал диу ялю единл би тапійіреморы блиостасіс тмал диу ялю единл би тапійіреморе оловін ійюне ялю ядійюне, едре нуі рю бюс тем иноле тоюс би пиу едимул. Те ном пробрам пробрам

du ciel; la ligne en couleur de feu, qui en descend comme un rayon, nous symbolise la venue de Dieu le Verbe, comme nous l'avons déjà dit (1). Ce *summa* est la figure du monde éclairé par le *ro* (2). Le même symbole de la lumière, nous l'avons retrouvé dans le *ei* (5).

Mais cette lumière là était une lumière corporelle, faible image du mystère qu'elle renfermait (4), cette lumière dont Dieu a dit en cet endroit : « que la lumière soit et elle fut », lumière substantielle allant et venant pour la détermination des jours (5).

<sup>(1)</sup> L'auteur ne fait que répèter ici sa théorie déjà longuement développée sur la signification du ro et ses rapports avec le *summa* et le *ei*, voire même le *laula*.

<sup>(2)</sup> Le rayon lumineux du ro.

<sup>(3)</sup> Litt. « Il en est de même de la figure de l'illumination du *ei*, comme nous l'avons dit ».

<sup>(4)</sup> Litt. « selon la diminution et le mystère qui était en elle ».

<sup>(5)</sup> Litt. « comme Dieu a dit en cet endroit que la lumière soit et elle fut; à cause de cela, comme étant là son hypostase, elle allait et venait dans la distinction des jours ».

nenospanion. The hold have  $\delta \omega$  or  $\delta \omega$  in the property of the property of

тапро. « петсбот пот би тоспе нистрос едмодте евод же фі

мос это недрроме потте плосос это темпро миноснотте мпеют адтош \* понту птедбінеї ероти мпнос-

ις μεχς.  $\infty$ ε ολιωτα μολωτ η ολώπολό μολωτ η η ελειμε πος μες ατέλ $\infty$  πυεχρης τος όπ μελιλικός τος μες ατέχει της ετέλ $\infty$  πυεχρης τος όπ μελιλικός ετρε μαι  $\infty$  οι παλεδειμακολολοι (sic) μςι μιταλ.

La lumière du ro, au contraire, est une lumière spirituelle et céleste.

Cette lettre dans la langue des syriens est appelée phi et ils l'interprètent selon leur langue : la bouche (1).

En effet, Dieu le Verbe et la bouche du Père, a établi par lui (2) sa venue dans le monde et son incarnation (5).

A cause de cela, de nouveau, le tau suit immédiatement.

Cette lettre nous apparaît manifestement comme symbolisant, par sa forme, la croix de l'Oint, le Dieu de gloire, Jésus-Christ, qui a dit que « ni un iota, ni un trait ne

<sup>(1)</sup> L'auteur essaie d'établir un rapprochement entre le ro en question et le phi des langues sémitiques, dont le nom parait devoir s'identifier avec le mot sémitique désignant la bouche  $\mathbf{N}\mathbf{\Sigma}$ . Il a probablement en vue la signification similaire du mot  $\mathbf{p}\omega$  en copte, et du signe de la bouche (r ou l) en hiéroglyphes. De part et d'autre il trouve une allusion à la venue du Christ.

<sup>(2)</sup> Par le ro, dont la signification en égyptien rappelle le verbe ou la bouche et dont la figure annonce la venue de la lumière spirituelle dans le monde. Le rédacteur, s'il n'était pas Egyptien d'origine, avait donc une certaine connaissance de la langue égyptienne.

<sup>(3)</sup> Litt. " son inhumanisation ".

μολωτ νη μειλιωχό μολωτ μαι (-με-) με μελίζε. δη μησικο μαμε μαι τηδολ ίλωμε, μει ιωτα  $\overline{\sim} ε$ 

тибод би теримос си се бупс пе едбелжест еппос епі $\frac{1}{4}$  поджи, же ката оє пта молсис жест пос епі $\frac{1}{4}$  поджи, же ката оє пта молсис жест

недсхима мнегтинос.



bm echoroeiu minocmoc ele usi ne um est. Le leulin ula elieul du minest. Le leulin ula eleulin de eleulin enecht du minest. Le leulin ula eleulin enecht du minest. Leulin ul eleulin eleulin

périront de la loi, jusqu'à ce que tout cela arrive » (1). Ce *iota* et ce trait, c'est sa croix (2).

De même, Dieu a dit au sujet du tau, figure de la croix du salut : « Comme Moïse a élevé le serpent dans le désert, ainsi il faut qu'on élève le fils de l'homme » (5). Or un serpent surmontant un poteau de bois, nous donne cette figure (4).

Il nous faut expliquer ultérieurement cette parole. Traçons de nouveau ces figures. Le rayon du tau est l'image de la croix, comme le rayon qui descend du ro, signifie la lumière du monde, représenté à son tour par le summa (5).

- (1) Matth. V, 18.
- (2) Il faut vraisemblablement entendre par là que la figure du tau ou de la croix est composée d'un iota et d'un trait.
  - (3) Joan. III, 14.
- (4) Litt. "Un serpent si on le suspend sur un bois, tu trouves sa figure de cette manière » (Voir la figure du texte copte.)
- (5) Litt. « car le rayon qui descend dans ro éclaire le monde qui est summa ».

мимох. (sic) ах $\omega$  адох $\omega$ иод енетомоос ом инане ми вагрес мимох. (sic) ах $\omega$  адох $\omega$ иод енетомоос ом инане ми олье енеснт ерод еводом ище мес $\frac{1}{2}$ с ихи инохте мидопос ене изи ие схима ох  $\frac{1}{2}$ мине те тактии итмитнохте евсфохоени изи иесхним миенсови иоде, ах $\omega$  енеснт еродом ионта ихи тактии итмитнохте евсфохоени сус, енесмос енеснт еродом ище мес $\frac{1}{2}$ с ихи инохте мидопос ох $\omega$  инохте ох $\omega$  и

наменте ми телгінег он евоундылд. евоу наумс итхінвми епеснт мие $\overline{\Sigma c}$  ененілін етммах ал $\omega$  итод бюмд пес $\Sigma$ нма миїстої $\Sigma$ 10н ияї дохмиб

Le rayon du tau est semblable au rayon du ro, rayon descendant du ciel et éclairant la terre représentée par le summa; il est la manifestation du rayon divin qui illumina le gouffre de l'enfer. Ce gouffre, en effet, et les profondeurs de l'enfer sont symbolisés par la dernière et la quatrième d'entre ces lettres (1), à savoir, ou. C'est dans cet enfer, symbolisé par la lettre ou (2) que descendit du bois de la croix, Dieu le Verbe et qu'Il se manifesta à ceux qui se trouvaient dans les ténèbres et l'ombre de la mort.

Et, de fait, la figure de cette lettre représente clairement la descente du Christ dans ces gouffres de l'enfer et son ascension de ce lieu (5).

<sup>(1)</sup> La quatrième du groupe ci-dessus.

<sup>(2)</sup> Litt. « dans lequel (ou) descendit du bois de la croix etc. » Voir la figure ci-jointe.

<sup>(3)</sup> Le commentaire de la lettre ou accompagne la figure elle-même : à droite, « ceci est l'ascension » ; à gauche, « ceci est la descente ».



ениаже етапастасис етотаав петоноп миттиос птапастасис мпежс евойоп миттиос птапастасис мооп ом ере пмустиріон птапастасис щооп ом ере пмустиріон птапастасис щооп ом піцомит (sic) пооот ато таі птеіміне

αρώ σε ομιος ηματε τε τδεδημμια ημι με ποημε δι ορωμό εφοχ σες ωχμ εφοχ ημηρικτικού με σα οι δι τασμε μηστρος ετε πτοσμε τποδι με σα οι δι τασιε μηστρος ετε πτοσμε τποδι με σα πομομ σε σε μισχημα μηεισδαι μαι με σε μισχημα μηεισδαι μαι με σε μισχημα μητισμες.

Car cette lettre, qui est la quatrième (1), figure la résurrection du Christ d'entre les morts, au troisième jour. En effet, ce fut le troisième jour qu'eut lieu ce mystère de la résurrection, cette résurrection sainte, prévue dans l'économie divine.

Or, ces choses nous sont clairement représentées, non seulement par la forme de ces lettres, mais aussi par le nom qu'elles ont dans la langue des Syriens, la première des langues et celle d'Adam. Ces choses nous révèlent clairement le mystère du Christ, comme nous allons à l'instant nous efforcer de le démontrer.

Il est très grand le mystère de ces trois lettres (2); car

<sup>(1)</sup> La lettre ou. Bien que le phi se trouve déjà dessiné en cet endroit, dans la marge du Ms., l'auteur n'en parlera que plus loin après être revenu une troisième fois sur le symbolisme des lettres qu'il vient de commenter. Il en est de même de l'explication des noms sémitiques, déjà annoncée dans le passage suivant et donnée seulement au tome quatrième.

<sup>(2)</sup> Les lettres p, c, z.

пейстоїх тон. нал (a) игі пеїсбуї уощой едина менису ичі, ми ихирок  $\infty$ е ецесит еумиле иде ихо (sic) уймие ерой, ще дуцие он миносмос ум нейеї (sic) еболи едецией ецесит миносмо евоуби дие біден рю. исбуї, уйдером про ихи имастаново иноменисом, исбуї, убранию и миносмо убранию и миносмо обранию и имастаново иноменисом.

(a) Sic. peut-étre pour nan.

le mystagogue divin nous a enseigné la descente, du ciel, de Dieu le Verbe par la lettre ro: le rayon qui descend de ro, représente l'illumination du monde par le Christ et sa venue sur la terre, figurée par summa (1); la figure de la croix glorieuse se trouve dans tau; la descente du Christ aux enfers répond à la lettre qui vient après celles-là et à son caractère (2).

Son ascension de la terre au ciel, nous est manifestée par une lettre que le divin Maître nous a apprise luimême, selon la figure et l'explication que nous allons proposer (3).

<sup>(1)</sup> Litt. « son illumination du monde, et il venait en lui; c'est le rayon qui descend du ro et le summa ». D'après la figure tracée plus naut et d'après le commentaire du phi (voir ci-dessous) le summa représente le monde.

<sup>(2)</sup> Encore la lettre ou qui vient après ro et summa (voir plus haut).

<sup>(3)</sup> Litt. "Il nous manifeste son ascension au ciel de la terre; et ce caractère il nous l'a appris à écrire le Maître divin, selon la manière que nous allons proposer et la parole qui est en elle, disant : "



ми самму  $(-\underline{u}\underline{u}-)$  же шбюр нодюд педодсамумитьохос едиюте ероу иде ег. чи онду, чи од. едсамуне ими чиесмод чиносмос, ное он же нег дрохос едиюде ебоди иде нег сбяг

не жиод тирох ите шехиму миносмос.

он иентадрок ебратите иминае. минае, иентадрок пар епесни епетійни минаб итод жосе, ими не имает итанадамфіс мие $\overline{Xc}$  ебрат итторб  $\overline{x}$ е едина  $\overline{x}$ ти епесни епійот (sic) та неи-

аты (sic) едо иттпос питихос (sic) (a) мпносмос он тархи спте етири ры ере пішмує етсоттым енесит

ия итаитерисбаід еле фі ие.  $\alpha$  и исхима миісбаі имод оди мулстиріон иле данаудуфіс $_*$  ми е $\overline{\times}$ с

(a) Ce passage présente plusieurs difficultés qui en rendent la traduction incertaine. Nous nous sommes rapprochés de l'arabe qui paraît avoir lu : μπητηλος πτεςφηρά μπροςμος : « le trait droit et dressé est la figure du tour de la sphère du monde par ce qui est en lui (le trait?) des deux supériorités » (Traduction de M. Forget).

Le cercle tracé dans cette lettre nous représente la figure du monde, de même que la courbe qu'on trouve dans ci, thêta, ou et summa, et qui représente une même chose, la figure du monde.

La ligne qui remonte du bas vers la partie supérieure est le symbole de l'ascension du Christ vers les cieux; car celui qui est descendu dans les profondeurs de la terre, est aussi remonté au ciel des cieux.

C'est pourquoi la ligne qui se dirige de bas en haut, représente par ses deux extrémités le cercle du monde (?).

C'est donc le grand mystère de l'ascension qui nous est caractérisé par la figure de la lettre que nous avons tracée, le *phi*.

(sic)  $\mathcal{N}_1$  ед $\mathbf{z}$ юччос идеює $\mathbf{z}$ е.



исові оти паі ето нутоот мпечтоот нетапиедіон итепемпечтоот нетапиедіон итепемпечтоот нетапиедіон итепемпечтоот нетапиедії ммоч

At whe  $\Delta c$  henholte ele leingen ebby, enemihle  $\sigma e$ . On hedlol hey menhor henholt  $\sigma = 1$  when  $\sigma = 1$  we have  $\sigma = 1$  when  $\sigma = 1$  we have  $\sigma = 1$  when  $\sigma = 1$  we have  $\sigma = 1$  when  $\sigma = 1$  we have  $\sigma = 1$  and  $\sigma = 1$  when  $\sigma = 1$  we have  $\sigma = 1$  and  $\sigma = 1$  when  $\sigma = 1$  and  $\sigma$ 

етве патр $\omega$  же хотон сещооп ом пісохі нуї утоох насхногом разрості пісутор (sic) ммерос етом пежрості насучності пісуті утоох

(a) Sic. pour xhorpex.

Immédiatement après, II (le Maitre) nous décrit et nous explique le *chi* de cette manière :

Cette lettre qui a quatre angles et quatre extrémités nous représente la prédication des quatre évangiles du Christ répandue dans les quatre parties du monde après que le Christ, notre Dieu, fut monté aux cieux (1).

Voilà pourquoi, il y a dans cette lettre quatre *golfes* (angles) représentant les quatre étapes que parcourt la lumière du jour (2).

(A continuer.)

A. Hebbelynck.

<sup>(1)</sup> La figure porte à chaque extrémité le nom d'un évangéliste et. dans l'intérieur de chaque angle, le nom d'un des points cardinaux.

<sup>(2)</sup> Litt. « les quatre parties de la course de la lumière du jour ».

# LE MUSÉON

#### ÉTUDES

#### PHILOLOGIQUES, HISTORIQUES ET RELIGIEUSES

publié par PH. COLINET et L. DE LA VALLÉE POUSSIN

Fondé en 1881 par Ch. de HARLEZ.

NOUVELLE SÉRIE.

VOL. II.

LOUVAIN

J.-B. ISTAS, IMPRIMEUR-ÉDITEUR
20, rue de Bruxelles, 90

1901

### LES MYSTÈRES

DES

## LETTRES GRECQUES

d'après un manuscrit copte-arabe

DE LA BIBLIOTHÈQUE BODLÉIENNE D'OXFORD.

(Suite.)

ивис, ият елединій иях игі половін илиять мивооол тенол внемчита би тархи мивооол ми нембіл ми идтоол исмол, в шоловін шолвін ирю ив, віжюммос схвжюн вжоос жв нов цолсимястя иле оловін вдо

Je veux parler des quatre directions de cette même lumière (1) : l'orient est caractérisé par le lever du jour ; le septentrion et le midi correspondent respectivement à la partie froide et la partie chaude du jour (2). Le maxi-

<sup>(1)</sup> Litt. « A peu près pour dire : il en est comme d'une signification de la lumière étant de quatre manières, chaque lumière étant la même (en substance?) ». Nous négligeons à dessein les locutions explétives dont l'auteur se plait à allonger ses phrases. Nous sommes obligés d'autre part de recourir ici à une traduction plus libre pour rendre, d'une manière intelligible, la pensée de notre mystique.

<sup>(2)</sup> Litt. « le septentrion et le midi dont le partage est la tumière de la moitié du jour selon le froid et le chaud ».

нется еде немогд не изг небого мнехлюн. пбого мнебмом еде ибис не. едійооп же бююд он бі кядя охомом ми охюгр. " едійооп мен бі ится изг

натот пе (sic) толовти полот пе би підтоол имерос инебоол еде жти ужи виже пемуномди боол (sic) естооп иул иди идие миерос инебоол еде жти ужи фле инебоол еде жти ужи фле инебоол не би підтоол имерос

ите не сбят би тинте пXтии  $\omega$ . жов ите не сбят би тинте пXтии  $\omega$ . жов инехаплеутон, етре пят би охонб ероу еддамо имон оети пносмос диба би ох  $\infty$ ов ероу еддамо имон оети пносмос диба би ох  $\infty$ ов ероу еддамо имон оети пносмос диба би ох  $\infty$ ов ероу еддамо имон оети пносмос диба би ох  $\infty$ ов ероу еддамо имон оети пносмос диба би охоно ероу еддамо имон от  $\infty$ 0 и охоно ероу еддамо имон от  $\infty$ 1 и охоно ето и и охоно ет

(a) En tête de la page (r:  $\overline{z}$  ic  $\overline{\chi}$   $\overline{\varepsilon}$   $\overline{\varepsilon}$   $\overline{\varepsilon}$   $\overline{\varepsilon}$  60 Jésus-Christ 6

mum de chaleur est du côté du sud ; tandis que de l'autre côté, qui est le nord, se trouve l'abondance des neiges.

Cependant la lumière est la même (en substance) dans les quatre parties, bien que pour les régions occidentales également, il se produise une différence à raison du cours du soleil qui arrive jusqu'à elles dans la quatrième partie du jour, c'est-à-dire, depuis la neuvième heure du jour.

Or, le Christ, après son ascension, envoya sur la terre l'Esprit Saint, Paraclète, et éclaira en perfection le monde entier, par la prédication des évangiles. Pour nous enseigner qu'il demeure avec nous jusqu'à la consommation de ce siècle, Il n'a pas voulu laisser de séparation ni d'interruption ni autre lettre complémentaire entre le chi et l'oméga (1).

<sup>(1)</sup> Allusion au  $\psi$  introduit par les Grecs et placé entre  $\chi$  et  $\omega$ ; cf. p. 28 et 38; voir aussi le passage qui va suivre.

татеоеіт пррые ната ое итаттерижоос. Хіон олье білен поеонос олье білен не гтон. Олье стот олье білен поеонос олье білен не гтон. Олье ан игі тат илеттие та тслилеуга тиатти, неснатся илі тистіс тиех олье неснаолтся  $(-\overline{z}a-)_{(a)}$  тиностос. женас ебе лиднсіс дибс віте же неснаолпат ебе педхарандны дато ттон едслилеуга

миефі би тмите ихі ми иісбої иот ибоє, єїтоже єю, ибита исі несофістис неибнууни носерю, охию иімастивіон иот миоаної ммой охує миоажіоловін ито иноале філиос євоох охм одсбоїсод ной, оууо же миоа но філи філи ри тмите ихі мен m би неісбої ног

 $\mathbf{x}$ е еве иесхнич миетсбот иот схмоне михоос ист ихтическуюс ете ивенфс $\mathbf{y}$ с истально об обн от ме од-

(a) En tête de la page (r):  $\frac{7}{3}$   $\frac{7}{7}$   $\frac{7}{6}$   $\frac{7}{6}$   $\frac{7}{6}$   $\frac{7}{6}$   $\frac{7}{6}$   $\frac{7}{6}$ 

Le caractère de cette lettre (oméga) nous enseigne la consommation du monde, afin que toute création sache que la foi du Christ ne périra pas, et cela, jusqu'à la consommation du siècle; que rien ne prévaudra contre elle, ni une foi étrangère, ni une puissance des gentils ou d'autres vivants, ni une prédication nouvelle, conformément à ce que j'ai dit.

C'est pourquoi le *psi* ne figure pas entre le *chi* et l'*oméga* dont Dieu nous a tracé le type. Mais les sophistes grees, dans leur ignorance, ne comprenant ce inystère et n'y trouvant pas la lumière, ont placé le *psi* entre le *chi* et cette dernière lettre *oméga*.

Le Seigneur, qui est le Docteur et le Maître, a dit en vérité que la figure de cette lettre représente, par ses дахон ммах. Сиях инхиуос, поля мен Мадляно инеоля Бе мми-Бов миятон ми тарх, н миятон единх. біден итмерос

иненеб леног Фличай итори ибоог, жичтом единг. еь огигизос погол, пебоог пар боой ибче иде енелевнг, бос Бе ежоос Же иде инсичг иилизос едиоде ебоги иде несбун, огбе он иседнг ун ебоги обен огбе исепорж енелевнг ид ингизос сичг

ниодде, же имеоймоди џугом. ниодде, же имеоймоди џугом. би инестојхјои иде игносмос би несьффи дирод нимеосуй имеото иде пос. или сежоммос едсанпоида мижок инестојхјои дирод. ецејжи менису додени имеоймоди ийе, еде  $\infty$  ие, или идедемос. едре или он йлиденда бу имеоймоди џургомос.

ом имедсоол дар мфаумос ин имедиарр сайд.

deux arcs de cercle, la consommation du siècle et le commencement du siècle à venir, l'un devant périr, l'autre étant sans fin.

C'est pourquoi les deux cercles de cette lettre ne sont ni séparés l'un de l'autre, ni superposés de manière à ne former qu'un seul cercle (complet). Car le dernier jour du siècle actuel est le premier jour du siècle à venir.

Ce n'est pas sans raison qu'on la trouve (cette lettre) dans le nombre huit ou la huitième centaine (1), je veux parler de la lettre  $\delta$ , la dernière de l'alphabet (2). En effet, d'après toutes les Écritures divines, la consommation de tous les éléments de ce monde doit arriver après le septième âge de cette vie, c'est-à-dire, au huitième âge.

C'est ainsi que le 6° et le 37° psaumes, dans lesquels le

<sup>(1)</sup>  $\overline{\omega} = 800$  dans la numération.

<sup>(2)</sup> Litt. « celle dans laquelle on a placé la consommation de tous les éléments (de l'alphabet) ».

евоубм имебіймоди ите вде пат не октанос проубм имебіймоди ите вде пат не октанос тама промоди протесом правите порт вроу итслитать инесбат жом мос же фолдо мимебсайд не оден миеймоди фаумос ихадет вде имебіймоди, обен соуомон же енфаумос спад идан (-Zp-) фран вбоод, же несте вимодіймод пробра вжоб миеснад идею вітанофитать пробрам вейта вейта пенрофитис, вде тиоу вейта в пенрофитис, вде тиоу вейта в пенрофитис, вде тиоу вет пенрофитис.

ие. Мудой евоу білоолд же схилеугу. вьод же ю, опер ехійчибермнивле « мичі няча лехасповіч пар пичі пе пжюн инеловуї пат вломозде віч цолют делійооп нал бен пелової, бен пеливослвіч цолют телійооп нал бен пелової, бен пеливосл-

(a) Le Ms. porte fautivement wantequoc

prophète David annonce le châtiment à venir, sont intitutés tous deux : psaume de David, pour la huitième (1). De là, Salomon a dit : « Donnez une partie au septième (sic) et une autre également au huit. (sic) (2) ». En disposant la série des lettres, Dieu n'a pas voulu la prolonger jusqu'au nombre mille, mais jusqu'au nombre huit cent seulement.

A cause de cela, on trouve chez les Hébreux et les Syriens une série unique de lettres. En effet, d'après la dénomination qu'ils leur donnent, la fin de leurs lettres est celle qu'on appelle  $\hat{\sigma}$ ; cette lettre  $\hat{\sigma}$  ayant le sens de consommation, selon la manière dont ils l'interprètent dans leur langue.

(1) Le 37° psaume ne porte pas cette inscription, qu'on le compte d'après la recension grecque ou d'après la recension hébraïque.

Sur le sens des mots *pro octara*, placés en tête de plusieurs psaumes, voir les commentateurs. L'auteur adopte ici le sentiment de Théodoret qui entend par ces mots : la fin des temps, placée en dehors de la semaine (de siècles) de la vie présente.

(2) Eccl. XI, 2 : τοῖς ἐπτά... τοῖς ἀκτώ.

идднос with  $(-\overline{2a}, -)$  восмос with подовин все понта, идинос with  $(-\overline{2a}, -)$  восмос with подовин все понта, инвермента изовос, вата денов он инсарму выбла встадеме, адм всо идднос иддинен вивсенд евоу бы инмол, боммнос он инбм одинал wwas подивосденен with the with the proposition of the with the with the proposition of the with the

аты тенстрос ин наепоевраюс (sic) (a) се $\pm$ ма $\pm$  (sic) нахон пенстрос ин наепоевраюс (sic) (a) се $\pm$ ма $\pm$  (sic)

/a) Sic, pour nençcépatoc ou nançcépatoc Plus haut, on lit qeépeoc : remarquer aussi la forme cetmat ayant pour sujet τεισπήωπια, tous indices du peu de soin apporté à ce passage.

Or, non seulement à la lettre ô, à raison de son caractère, de sa figure et de sa dénomination rappelle l'idée de consommation (1) dans la langue des Syriens et des Hébreux, comme nous l'avons dit; mais le pi également et le nom même de cette lettre ont la propriété d'être le type de l'Église Sainte (2); de même le ro a un nom véridique (5) et figure la descente du ciel de Dieu le Verbe, comme aussi le summa est le symbole du monde et de la lumière qui l'éclaire.

Cette concordance de ces deux langues, celle des Hébreux et des Syriens, est en harmonie parfaite avec les lettres grecques, comme nous l'avons démontré.

<sup>(1)</sup> Litt. « Et non seulement à ô ... convient la consommation ».

<sup>(2)</sup> Il est regrettable que l'auteur ne nous ait pas expliqué comment. d'après les Hébreux et les Syriens, la lettre  $\delta$  (qui, à proprement parler, ne faisait pas partie de leur alphabet) renferme l'idée de consommation et comment le pi, par son nom, rappelle l'Eglise Sainte.

<sup>(3)</sup> ectareme véridique, cf. zeme, dire la vérité.

мие $\overline{Xc}$  пеннолте чихі митрро ми петмеєю. его пеннолте ин пасічсмос, ероу пар білен пефеймаже егах, члю едімамберминеле ммод імадмолетинд мениса ичі, же дтайвовій мие $\frac{1}{3}$  мие $\frac{1}{3}$  би ин пасічсмої, ероу пар не педран в там мениса ичі, же дтайвовій мие $\frac{1}{3}$  мие $\frac{1}{3}$  би пе тенод пі не педра пе тенод пі не теноді пе теноді пе теноді пе теноді пе теноді пі петро пі петро

сар исарен же ино ероу ми тме. Моои он ие итлиос мие  $\frac{1}{4}$  мие $\frac{1}{2}$ с. ийчибермниеле бен иелаи мийни елогмогде ерод же сарен, иедови иесоол бом италмачли иги аррабам едмнр

(a) Cet endroit paraît avoir subi des altérations : je serais porté à croire qu'on lisait primitivement πτωπτε, locution qui revient peu à près, au commencement du tome troisième, avec un sens assez difficile à préciser : πιμαχε πτωπτε; peut-ètre est-ce un hellénisme : ἐν μέσφ, au milieu, à portée, in medio, in promptų.

L'enseignement et l'encouragement que renferment ces choses nous les exposerons clairement, quand nous avancerons dans la suite ; de même le tau, la lettre qui vient après celles-là (1) annonce la croix du Christ, par son nom hébreu. Car son nom, celui de tau, est saddi et, dans son interprétation, ils le nomment la vérité de la sanctification. C'est, en effet, par la croix du Christ, notre Dieu, que nous avons reçu la sainteté et la justification.

Une autre figure de la croix du Christ se trouve dans le bélier immolé par Abraham, et qui était resté attaché par les cornes à l'arbre appelé sabek : car nous entendons par sabek la « rémission et la vérité » (2).

<sup>(1)</sup> Après pi, ro et summa.

<sup>(2)</sup> Cf. Gen. XXII, 13 A rapprocher de ce passage, le commentaire de Don Calmet : « Les Septante, Philon, Théodotion, Saint Eucher et Diodore,

ибилод чи однонча иодел чи одберчина иодел и одберчинон, сефчате он ид нат идегчине би иесбат и (sic) (- $\overline{ZZ}$ -) ите дасие сенде еодфемби иодит тетноде, чи имастиби есо инод еде ибилод, етта банай ба

#### имебе итомос.

(sic) (a) ухm сефохрид білен ніох $\infty$ г чхm фсооди  $\infty$ е енеі $\infty$ н оди одушіствле врод не ийо $\infty$ е идинсе

(a) Voir note précédente et, plus loin, mapeneine numere, proferemus in medio, montrons.

En un mot, ces lettres de l'économie du Christ et le grand mystère qu'elles contiennent — j'entends les lettres grecques — s'accordent avec les lettres de ces deux langues (1) dans une même doctrine qu'elles renferment, dans une même pensée et une même explication.

#### TROISIÈME TOME.

Puisqu'on refuse donc de croire à notre enseignement (2) et qu'il est contredit par les juifs et les barbares et par l'opinion (5) des frères égarés (4) ; sachant que notre parole

dans les *Chaines grecques*, ont pris *sabce* pour un nom propre d'arbrisseau; les Hébreux cités dans les mêmes *Chaines* le traduisent par *rémission*, *renvoi*, *pardon*. Mais Bochart a fort bien prouvé que ce terme marque les branches entrelacées des épines et des buissons ». Cf. Gesenius, *Thesaurus* ad h. v.

- (1) Des Hébreux et des Syriens.
- (2) On dirait que ce tome troisième est une réponse aux critiques soulevées par les parties qui précèdent. A cet égard, il pourrait être d'une rédaction postérieure. Il est à remarquer toutefois que l'auteur de la réponse donne comme sienne l'explication qui vient d'être terminée.
  - (3) γνώμη.
  - (4) Litt. " menteurs ».

ми недсбяг, еде дяг де дясие едіни инехвухвіос. бяби мен нбм $\mathfrak p$  игм несійоон иді дясие неисдрос

est rejetée et contestée par les enfants de Juda, les déïcides, ceux qui appartinrent au père de l'envie dès le commencement et le servirent avec audace, et qu'à propos de ces mystères placés par Dieu dans les lettres de l'alphabet, les théosophes estimeront que nons rapportons des contes de vielles femmes ; soutenus par la force auxiliatrice du Christ qui nous a manifesté ces choses, montrons leur ignorance, faisons honte à leurs raisonnements et jetons à bas toute science et toute opinion qui ose s'insurger contre la sagesse du Christ qui a dit : Je suis l'alpha et l'oméga, c'est-à-dire le commencement et la fin des mystères figurés par ces lettres.

Avant toutes choses existaient la langue et les lettres des Syriens, c'est-à-dire la langue profonde (sic) (1) des

<sup>(1)</sup> Cette mention est à remarquer.

dagh eldelloohd eboy. Ole the the model of the periodic end colui where the hermoste is a sum in the present of the periodic form of t

(sic) ероу дитигоара. (p) постирот епрары. Ми постиос траудег (sic). Ми пе (sic) епрары. Ми постиос траудег (sic). Ми пе (sic) ероу дитигоара.

\* тегаспе отн ите истрос ми піжоттсноотс исранетин ерос петща неотоещ мпитриос ми тбінпюрж евой пиаспе: мениса (с) пісраі допон ите истрос ебой пиаспе: мениса (с) пісраі допон ите истрос

(a) Le texte porte orfe: dans l'arabe on lit clairement « par l'esprit de Dieu » ni aura été omis après or qui termine la ligne.

(b) Sic. La version arabe fait défaut en cet endroit. Le traducteur se sera trouvé arrêté par les nombreuses incorrections du texte. L'auteur fait évidemment allusion à l'invention des arts mentionnée dans Gen. IV, 20 suiv., mais la négligence du scribe ne nous à pas permis de donner le sens intégral de ce passage.

(c) L'emploi insolite de mennca, à l'état absolu, de même que la con-

Chaldéens. On connut ces lettres dans la génération d'Enoch, selon ce qui nous a été rapporté : et cela fut trouvé par un esprit de Dien qui était dans le bienheureux Enoch avant qu'il fut transporté.

C'est ainsi que l'Écriture nous rapporte que les enfants d'Adam introduisirent également .... et la fabrication de l'airain, et le jeu de la lyre et de la cithare.

Donc, quant à cette langue des Syriens, les vingt-deux lettres qu'elle compte, étaient du domaine de tous les grammairiens (1) vivant sous le eiel, jusqu'au temps de la tour (de Babel) et de la dispersion des langues. Au reste,

<sup>(1)</sup> Litt. " étaient chez tous les hommes grammairiens ".

[bor] 1 нь (a) иот иле не ленол писбот. одить полизой имне ное питуой пиномос питхоероу би ьте он. Узуо біли елгіж ти илинре т<u>ине</u>

ми тефогиги. бітен нармос побууни мфіуософос, одм ероу ( $-\overline{z_E}$ ) им тефогиги.

овен нро≥отос ошшу псофістнс нте тефоінінн нточ ншорп пе нтач†ран енеі нтегое же праммата атш оотеі мен же пнотте пентач†ттпос ероот атш

struction elleptique de la phrase, nous porteraient à croire que le texte a été également altéré en cet endroit.

A noter aussi les variations dans l'orthographe du mot mennea.

(a) Le Ms. porte fautivement хатнр.

ces lettres des Syriens ne furent pas (des signes émanés) des hommes, mais (tracés) par la main et le droigt de Dieu, qui grava les caractères de ces lettres dans une table de pierre, à l'instar des tables de la loi.

Cette table fut trouvée, après le cataclysme, par Cadmus le philosophe gree, et c'est par elle qu'apparut d'abord la science de la Palestine et de la Phénicie (1).

De même, Hérodote, lui aussi, le sophiste phénicien, fut le premier qui donna à ces lettres le nom de grammata (2). Or, donc, puisque c'est Dieu qui a donné la

(1) Voici quelle paraît être, en résumé, la pensée de l'auteur : Au temps d'Enoch, à l'époque de l'invention des arts, les hommes reçurent de Dieu la révélation de l'écriture : c'était l'ancienne écriture des Syriens et des Chaldéens. Cette révélation, Dieu la fit en gravant les lettres sur une table de pierre qui fut retrouvée, après le déluge, par Cadmus, appelé ici « le philosophe grec ».

(2) A remarquer des épithètes données à Cadmus et à Herodote. — On sait que, d'après la tradition grecque, l'alphabet avait été apporté aux Pelasges par des navigateurs phéniciens conduits par Cadmus. L'auteur n'explique pas comment Herodote fut le premier à appeler les lettres

grammata.

жегіс есо поот аям мме. Ммие емгмгом ефсмот енгі итеіміне, сютм елгиомие оля ероуби ибмме н енефіуософос інбол итях-

ним проме птатионе дижи плад атемоом давн моженс еегме etczepaфи etbe петнамио мпносмос ато же пеппа (-53-) мпноэте ечинг дижи пмоот

(a) Sic., sans doute pour ἔτι.

forme de ces lettres et que pas un homme ni un philosophe n'eût été capable de les tracer, écoutez la fidèle et la vraie doctrine.

Moïse, le législateur divin qui proposa tout d'abord la description et la révélation des origines du monde et de ses éléments, et la manière dont il conduisit hors de l'Egypte les enfants d'Israël, Moïse, au témoignage de l'Ecriture, fut instruit dès son enfance, dans toute la science des Egyptiens ; et il connut toutes ces choses et leur fondement, par ces lettres de l'alphabet, qu'écrivaient aussi les Egyptiens (1).

Qui donc, d'entre les hommes qui furent sur la terre, fut capable, avant Moïse, de connaître l'histoire de la création, et de l'esprit de Dieu qui allait sur l'eau, au com-

<sup>(1)</sup> Litt. « étant encore enfant, l'Ecriture, en effet, nous le dit, ils instruisirent Moïse dans toute sagesse des Egyptiens, et ces choses il les connut avec leur fondement par les lettres de l'alphabet, ces lettres-là les écrivaient aussi les Egyptiens r.

ичол воброг бм итапос ноуфовнья кото итапос нед фтапос вигобог им нато пісхнию ньяносю женос вдебиоос



ебрат білен  $\infty$ еула. місе исфира  $\infty$ е білен ильнос иланивай исофос иенбеууни, лецрафи  $\infty$ е илос иле бюжеос (sic) дие семолде ебос  $\infty$ е сфира иді



oned hat hecching muzely ede tenthcic that discuss his  $\phi$  also muzely ede tenthcic that  $\phi$  is equal to  $\phi$ .

(a) Probablement pour netorwng.

mencement du monde ; tout cela afin d'être en mesure de donner le type de ces lettres, conformément à l'explication de l'alphabet que nous avons fini de proposer, d'après ce type (1) ?

Ainsi, les sages de la Grèce, appellent le ciel une sphère, tandis que l'Ecriture de la sagesse divine nous le représente comme une hémisphère, selon le type que nous avons proposé dans l'explication du delta (2).

D'après la figure du *delta*, la création entière repose sur la terre inférieure au *noun*; ce qui apparait au dehors, aussi bien que les choses cachées, conformément à ce que

(1) Litt "afin de se tenir à donner le type de ces lettres, d'après la forme que nous avons fini de proposer dans le type de l'alphabet, selon ce type ».

L'auteur va reprendre en partie sa première démonstration, en y méiant quelques idées nouvelles et cela, d'une manière de plus en plus obscure. Il commence par insister sur le désaccord entre les doctrines cosmogoniques des Grecs et les données de la Bible contenues aussi dans le Mystère de l'alphabet.

(2) Voir Muséon 1900, p. 114 suiv.

прос (sic) нентансрансох ом ищори итомос евинавх сарохи ми $\infty$ едта.

адейгигом енегме бавн илсабафи чипалсис. Бе ене ейпопе пегійаде ол год не. егедоос ичі он.

nous avons écrit dans le premier tome, en plaçant tout cela à l'intérieur du delta.

Que les philosophes insensés et impies de la Grèce, antérieurs à Moïse, ne connaissaient pas le mystère caché, cela apparaît dans les cinq (sic) caractères qu'ils ont proposés et dont ils ont donné le type : ces caractères les accusent bien haut, à savoir, ceux qui répondent aux nombres six, soixante, quatre-vingt-dix et neuf cents ou neuf centaines. Voici, que pas une seule de ces formes, ne donne la figure ou l'image, d'une créature de Dieu ; il en est de même pour les lettres qui n'ont pas de valeur numérique, et dont le type nous a été donné par Africain, et Ennomimos, dans les signes proposés avec les Phrygiens (?).

Si cette parole est un mensonge, je dirai done qu'il était en état de connaître ces choses avant le récit de адіймиє. вята итмиос ми пхаравтир цеі. те таміод ялм аджоос же маре оловін іймиє. алм ере иносмос вние бя ол вяне би теболеіте ит я инол-

етена им тирох ист. татемжоох ола ола. ната иентантрифираети ероол бі пабол. алм женас ие иимъж ероу етои тинте минане ми половін. (sic) іносмос. пітмуб же бомі етои тинте пат \* интрохос етноте еболи ите єї ияї не пілиос

едтоои над ногион ете пят не ег. ногот ето итхиос мие (-20-) боох етммах ахо адаметод ете ияг не похоети, етре няг он охсбяг сис ядетемом ежоос, же бм итори мен ибоох см инохс проме яжи тепрафи пиохте ите мох-

Moïse: (1) « Le monde était caché dans des ténèbres, au commencement, quand Dieu le créa. Et 11 dit que la lumière soit et la lumière fut. » C'est ce qu'exprime la figure de la lettre ei.

La ligne courbe de ei est la figure du monde ; le trait du milieu représente la séparation des ténèbres et de la lumière, comme nous l'avons déjà exposé dans la dernière partie. Je laisse donc ces choses de côté, sans le reprendre une à une (2).

Quelle intelligence humaine, sans l'Ecriture divine de Moïse, était en état d'apprendre qu'au premier jour, une seule œuvre fut créée sur l'ordre de Dieu, à savoir la lumière? C'est pour cela qu'une seule lettre sert de figure et d'image à ce jour, à savoir ei.

<sup>(1)</sup> La forme parait ironique: Si un philosophe païen antérieur à Moïse avait, contrairement à mon assertion, connu le mystère des lettres, il aurait donc connu le récit de la création avant la révélation de Moïse. »

<sup>(2)</sup> Litt. « et afin que je laisse toutes ces choses de côté, que je ne les dise pas une à une ». Remarquer la forme conjonctive татем роиг итатем.

Alpha, en effet, est la première des lettres, mais n'est pas la figure du premier jour, puisqu'il n'y avait pas de jour (i). Il en est de même pour bêta et gamma, qui sont la figure des éléments existant dans le monde avant que Dien fit l'œuvre de la création (2). En d'autres termes, dans la première des lettres, l'alpha, sont figurés l'eau et l'esprit aérien de Dien qui allait et venait sur elles ; dans la seconde lettre, qui est bêta, les noun et les ténèbres qui sont au-dessus des noun ; enfin, dans la troisième, qui est gamma, la terre invisible et informe, couverte par les eaux, dans lesquelles elle est suspendue comme une terre suspendue à un autre (5).

<sup>1.</sup> Tout au commencement de la creation.

<sup>(2)</sup> On serait tenté de voir ici une allusion à la doctrine de la preexistence de la matière ; mais de l'ensemble du système de l'auteur, il resulte qu'il entend ici par « l'envre de la creation » la *creatio secunda*. La formation des divers êtres, dont les premiers elements avaient etc crees au commencement.

<sup>(3)</sup> Enonce très obseur : à une antre terre on à un autre corps solide ? Voir l'explication du *delta* et des lettres &, û et v *Muséon* 1900, pp. 45 suiv., 60 suiv. Les figures ci dessus (p. 17) paraissent se rapporter à ce passage.

ессаийт фистациях выс вые их вуст и ивтинае вісонные паы чижоос же вые их вуст о ибінти илив ив жеуля ичта нешланій выжоох бт ийоы илото.

фіч. Віон еджосе, пое бом преуру бен делононосьювіон еджосе, пое бом преуру бен делононосьюебоди ениуб едбунесні ненноди (sic), нуду одмастнби (-o-) (v) несуньон ичту немійу мен умунбоди, неминде едумуд, фудум мнессмод, есинд еббун пиноди, удм едбунесні міноди, удм едне идм піймуб едсунесні ижеуду едо нонюн ениуб

(a) En tête de la page (c):  $\overline{o}$   $\overline{ic}$   $\overline{\chi c}$   $\overline{g}$  70 Jésus-Christ 7

Et toutes ces choses sont contenues dans la quatrième lettre, le *delta*, comme nous l'avons déjà dit dans le premier tome. Voilà que nous avons dit, en effet, que le delta est l'image du ciel supérieur, l'invisible, le ciel des cieux.

Et la ligne inférieure du delta est l'image de la terre invisible qui est au dessous du noun. Et le ciel des cieux, dont la figure est indescriptible, descend par ses extrémités, à l'orient et à l'occident, pour se perdre dans toutes les profondeurs indicibles et se relier à la terre inférieure aux noun (1), selon un mystère élevé; et cela conformément à l'image du delta (2).

<sup>(1)</sup> Litt.  $\cdot$  jusqu'à ce qu'il arrive à toute profondeur indicible et il était relié à la lettre qui est au dessous des  $noun_n$ .

<sup>(2)</sup> Voir le passage parallèle dans l'explication du *detta* p. 20. Ces deux endroits fort obseurs en eux-mèmes s'éclaircissent l'un l'autre. Il s'agit bien d'un ciel partant des sommets, passant par delà les extrémités de l'univers visible et finissant par rejoindre les profondeurs des abimes inférieurs.

это тоте Лонон мениса Бедба увачен етмите игі ег едо итриос мищори пооор, ката ое рю итапoreno nai ebod zin etelsicioorente.

eite weaptoe sie on umegenar nooor char noub миростантиюм ите иносте ете понту тостести нестерешма (-0a-) <sup>(1)</sup> ин инфражевой пимоот на етере ned stands or the stand heave the sound of the hall n€.

ειίλοπε πεφη εφοή νινκού να π-ποωφ πε πνοίλε σελίλωπε πόμελ. δοννοίος πινιεδίλοντα πόσου ίλοντα ion (sie) songostpegn num nu nustodun Kode egun tenor etoro nar nthhoc (sic) not himomat negat ete наг не: онта: "Ми тота" ми ванна:



\* нег тронос ∝е он йохшт етом-пиотте итатушине понту ете наг

не предролоет, ми пиюьх евоу едои тинге мпедоол

(a) En tête de la page (r) : u re oc oc 8 tils de Dieu 71

Vient ensuite, après le delta, la lettre ci, symbole du premier jour, tout comme nous l'avons exposé, dès le commencement.

De même, le second jour comprend deux œuvres produites sur l'ordre de Dieu, le firmament et la séparation des eaux, œuvres symbolisées par deux lettres, zêta et hêta.

De même, au troisième jour, il y eut trois œuvres de Dieu, à savoir : l'apparition de la terre, la germination des plantes et la production des arbres fruitiers, représentées par les trois lettres, thèta, iota et kappa.

Il en est ainsi du quatrième jour, représenté par quatre lettres et comprenant quatre œuvres de Dieu : ce sont les luminaires, la séparation du jour et de la nuit, la création

уалуу, ме. ие. ол.  $\delta$ м пестеремчу. пільоол  $\varpi$ е бюол исбуг иуг. ие ми телін, ми телінтаміо мирн ми пооб, ми телінкуул



иногде, еде дине  $\nabla$ е инебоог фс $_*$  уго иял ебоог евоубит алгигом е $\infty$ 00 иняг у $\infty$ и игм  $\nabla$ е он и $\infty$ 100 исбиче

ето ибасос (sic) wen neorded whito utentheic that in neorge without whito the mean neorded with the statement of the stat

ммін ммод (y). писові дж педіннує пон нідмос иде неденол (sic). нисові дж педіннує ій миє игі дебруни ейгулам ещеє еног пұмеіне. Овон едбесмиє ода пар  $\infty$  ін енео бен нефізософос днол жен

(a) Le texte parait de nouveau fortement altéré en cet endroit.

du soleil et de la lune et leur placement au firmament. Ces quatre lettres sont : laula, mc, ne, ou.

Qui donc, de nouveau, parmi les enfants de la femme fut capable de dire ces choses, sans en avoir été instruit par Dieu, à savoir, le nombre des jours correspondant aux œuvres divines qui y furent produites, ou bien de dire qu'en six jours, Dieu fit la création entière.

Car jamais personne parmi les philosophes ni les grecs ne fut capable de se représenter ces choses de cette manière, avant l'existence de l'écriture divine de Moise, étant donné du reste que les figures de nos lettres (ont été tracées) par le doigt (de Dieu) lui-même (1).

<sup>(1)</sup> Sens conjectural tiré du contexte et de la version arabe : « avec cela que la figure de nos lettres (a été) tracée (?) par le doigt de Dieu ». Traduction de M. Forget.

etih wwod wilkocwoc iizi necógi nai ón ożonó eboy.

In wad wilkocwoc iizi necógi nai ón ożonó eboy.

In nat cożonc h ieżóe eboc, enentazcożonc rab iigi nhoże ów nedtunge wwii wwod, azo iwzetibion etióhi nice nuoze bówot neukyncia neuógonoc nenyaż uzi nhoże ożnoc nochowne eżon nicógi nai, ewdcógi nzi unoże ożnoz ne neóguże, zei eze wie oża nzi unoże ożnoz neukyncia neuógonoc ntenyaż uzi nuoże ożnoz nai nedpuże, zeówon ezbedinone nzi nhoże cógicoż, nai on necógiże, zei eże wie oża nino noże nocze ożnoże nai necógiże.

Indinbe nnioży i ówc ze azzi ówoż nnenyaż eżoni.

ayya arepoe nougyye uzi nai nteimine, einiaze

C'est pourquoi, ne laissez pas les enfants des juifs se glorifier, en tant qu'ils ont reçu eux aussi les tables écrites par Dieu, celles qui ont été brisées ensuite. Il est prouvé, en effet, qu'avant la loi, pendant le long espace de plus de deux mille ans. Dieu a gratifié la réunion des gentils de la table indestructible de la théosophie contenue dans ces lettres que Dieu a tracées de sa propre main (1). Or le mystère qu'elles contiennent est une grande théosébie, qu'aucun des anciens parmi les philosophes de ce siècle n'a connu ni découvert; car s'ils l'avaient connu, ils aurait su assurément que ces lettres annonçaient manifestement au monde un mystère.

Mais ils sont semblables à des aveugles, ces hommes

<sup>(1)</sup> Litt. « car voici de quelle façon rendent témoignage les choses, à savoir : avant que fut la loi, pendant des années nombreuses dépassant deux mille ans, Dieu gratifia la réunion des Gentils de la table indestructible de la divine sagesse qui est dans ces lettres, Dieu ayant écrit de son propre doigt ».

ислонд ммни ммоол. олферт и попдол слінам в он бенінрю ероу бм мен сдолеби ммоол мидлиос пинебит ичт. олед нед ибелферт ми ммионми пбедунинион, олед несбит

нат же итоор ещаже енестогуюн итс (-ov-) шедаг нагариотдор дітен их жиорреос

чене в сотм стве пат переправн вадое стрентамно птентитипуюне тап стенмоти поите или инсточав ите таменоот итанаруси итамно и натнене тире уюрие таменоот итанаруси итамно и натнене тире уюрие типуюне тап стенмоти поите или инсточав ите типуюне тап стенмоти поите или инсточав ите

là, je veux dire les maîtres de la Grèce avec leurs enseignements. Autres sont les lettres qu'ils ont écrites d'après le type de ces lettres (v. autres les choses qu'ils ont enseignées par elles, en racontant des fables tirées de leur propre fonds.

Ces lettres elles-mêmes, c'est-à-dire leurs caractères, ont été sculptées par le Demiourge.

Ecoute donc ceci très attentivement, afin de connaître l'ignorance des Grees. Conformément, en effet, à ce que nous savons par ces choses, depuis l'origine, lorsque Dien commença l'œnvre de la création entière (2), il fit seulement deux cieux, à part le ciel saint, invisible, dont l'existence ne sanrait être représentée en figure, celui dans lequel se repose le Saint des Saints, et cela, dès le commencement, avant l'œuvre de la création (3).

<sup>(1)</sup> C'est-à-dire en imitant les lettres tracées par le doigt de Dieu.

<sup>(2)</sup> L'auteur désigne ici apparemment l'œuvre des six jours, la creatio secunda, comme nous l'avons remarqué plus haut.

<sup>(3)</sup> Cf. Muscon 1900 pp. 113 et 120.

ден чинте мие тоон. нетро те боох ни \* беууни сехоччос же оли

митма беи тебрафи етоляяр ите пісбятият, ибеууни митма беи тебрафи етоляяр ите пісбятият, ибеууни митма бей тебрафи етоляяр и еферора пам ероод

едре ичи ент иді пиодде біден несбаї иде ином едферо нан ент иді пиодде біден несбаї иде ином едферо нан ент иді пиодде біден несбаї иде ином едферо нам обрабо под та пиод пе пиод под та идрима пе пиод под та идине иде (sic) евод иді винд же мародстор иді имоод едбанесні идне ини исмодиб имиоод, паї ида пиодде жоос едрині и пиодде та пиод т

Au contraire, les fables des Grecs enseignent qu'il y a une multitude de cieux.

De nouveau, en cet endroit de l'Ecriture sainte relatif à ces lettres, on nous enseigne qu'il y a deux terres (1), tandis que les Grecs prétendent qu'il existe une terre unique.

De même, au sujet des eaux, ils désignent sous le nom de mer (θάλαστα) le lieu de rassemblement des eaux dont Dieu a dit : que les eaux inférieures au ciel se rassemblent en un seul lieu et que la terre sèche apparaisse. Or ce lieu de rassemblement des eaux est le grand rassemblement, l'océan (ωκεανός), celui qui entoure le monde entier. C'est ce que Dieu nons enseigne au moyen de la lettre thèta, conformément à ce que nous avons déjà écrit.

<sup>(1)</sup> Litt. : - deux terres on nons les enseigne en cet endroit, dans l'Ecriture sainte de ces lettres - ; c'est-à-dire, l'endroit de l'Ecriture sainte où sont décrites les œuvres symbolisées par ces lettres.



 $\infty$ е. біден идднос пданичай вобят иде всодоно wwoc евоу  $\infty$ е одечісе исфеба сфеба иді исофос исод инбеууни. дефеба обочотос он дне семодде ебос  $\infty$ е

∞осму пполж. едо пійммо спісбуї пут пде пполде. ми истол. еджю ппедемейійе (sic) удю елфсрю би бен ми полости, чи пиюбд. чи пичис. чи при, чи пооб. Беуду, удю он сефодрни едре пебоод, чен <sub>\*</sub> дедійн.

nentaninebuzood, ele nai ne elenhataood lehod, ncoai elmuenca nimuladle ucoai ule aybarhla, hala nai ule nexe uelolomó mnod eroy uli niñmodh am legoly uli niñmodh am legolog elendel an nimula ezooc, ze uimlehon mu urabradoc eòdai ezh nelenzmumod lehod, alm elenzmumod lehod.

(a) Inscription verticale : « Ceci est l'océan qui entoure la terre entière » ; — inscription horizontale « La terre sèche ».

De même le ciel, ils l'appellent une sphère, les sages insensés de la Grèce, tandis que l'Ecriture de la sagesse de Dieu nous le représente comme une hémisphère, conformément à la figure que nous avons donnée du *delta*. Et, de nouveau, nous les trouvons en contradiction pour ce qui regarde le jour et la nuit, la lumière, le feu, les ténèbres, le soleil, la lune et les étoiles ; ils disent ce qu'il ne faut pas et donnent dans des doctrines mensongères, étant étrangers à ces lettres (on à ces Écritures?) de Dieu.

Et puisque je sais que les juifs impies et les barbares rient de ce que nous disons maintenant, et qu'ils ne s'accordent pas avec nous pour admettre que ce mystère du Christ est révélé par les huit lettres qui viennent après ces quatorze lettres de l'alphabet, conformément à ce que nous avons dit, ce sont celles-là mèmes que nous allons maintenant les proposer.



мостэ итір тамм. Ібтито (-90-) L L L MHEZE. HET HATERYH HET ERPOY coode, exthoon hat oape hat не издопавно сенавпореи он

TEXMITATOODI MEN TEVANTINOUIA. ATO THAZI HAI norgondon taag epat orbe nai n†mine eimiye egpai ежи пехс ин теченкунсь, одо воборі (sic) от пення ейдывь ич епесит білен в нефіжоччоох денох еле

етсоните он олоно евоу, о толья (sic), мен правварос, чи поеудии, чиегче би оздажьо біден небвите етин ебрат же несоат ми нетстогуюн отнтат ммах миттиос инестогутон микосмос, ахо же сенит ввод его потсос (1) ми нечерит оп такоддотoia (sic) nte ucoor nooor ntsintameio mnhocm[oc]: ато же сенит евод ната нептанщрихоот.

(a) Sie pour 1705; à noter l'esprit doux rendu ici par 🐧

Par la force du Christ qui m'a révélé ces choses, j'ai trois et quatre arguments contre ceux-là; et ils seront embarrassés dans leur ignorance et leur contradiction. Je m'en servirai comme d'un bouclier à leur opposer, combattant pour le Christ et son Église (1), confiant dans l'esprit, pour les renverser par ce que je vais dire, à savoir ce qui suit.

Voici qu'en toute évidence, o Juifs, barbares et Grees, nous savons avec certitude, par les explications proposées, que les lettres et leurs éléments sont la figure des éléments du monde; et que les unes et les autres viennent dans le même ordre, se présentant comme nous l'avons dit, dans l'ordre des six jours de la création du monde (2).

(1) Litt.: " sur le Christ et son Fglise ".

(2) Litt.: - et qu'ils se présentent (viennent dehors) étant en égalité entre

Бантир ихи, ахо же ох нестогхюн ию. боюд не ихиос ибе  $_{\rm eq}$ , чи фи, ахо же ох не нехапаущ он же ох не ихиос итахи (sic.), ахо же ох изи истоком ессами, ахо же фо ихиос еох ихи шью, ихи же фо иххиос ихи же фо иххиос еох ихи шью, ихи петедо над иххиос ихи инистажай (sic.) испиити исбан ессами, ахо же фо иххиос еох ихи шью, ихи петедо над иххиос ихи же ай исфит их инафит, наи ин петохебан чтод ичи ихи иниохи (-oE-) небан ибае и петамочтос охи убинои, же ичхетивной чиехс

enicori nan (xic) ntermine, nam ze on noe ntolintwentori equal (xic), olze net orze nivol neod olze net caneeola epoyon nectorizion ie ntol neont minole olze olze eola epoyon nectorizion ie ntol neont minole olze nan

al oc, alias ve repondant a l'upsiton.

Que ceux donc qui pretendent que le mystère du Christ ne nous est pas decrit par les huit dernières lettres de l'alphabet, comme l'opposent les impies, qu'ils nous disent ceux-là, quelle créature ou quel element est représente par la figure de ces quinze lettres qui précèdent, et ce que signifie le ro, et quel element est représente par summa, et quelle est la signification de tau, la signification de he et de phi, et ce qu'est le caractère de chi, et l'element de ô.

Mais il ne leur est ancumement possible de nous désigner un des éléments on une des creatures de Dicu, soit dans le ciel, soit sur la terre, soit au dessous de la terre. Et comment pourront-ils nous interprêter de cette façon ces (dernières) lettres, et comment pourront-ils en

eux, dans la suite des jours de la creation, du monde et ils se presentent selou ce que nons avons dit  $\pi_*$ 

енебриле минолле би од басос. ми несбат едибидс ми неасдотсхтон , иот едо иданос омос иданоуолого идеханчевос (sic) идитрисботс. дом еидиба едобо ебода ибидод ед= sic ми повтом еидиба

енуі идеіміне, еде небриде мине не, ми несбуі иде одмеєде енунода ун еі $\infty$ 0 инуі, уд $\infty$  йійе нуи едіми уд $\infty$ 0 он  $\infty$ енус инедмеєде иді ніод $\infty$ 91 (-02-)  $\infty$ 6 би

quelque manière justifier (1), par elles, l'exposé et l'ordre (2) de la succession de l'hexaéméron que nous avons déjà d'écrit et les lettres qui y correspondent (5) et leurs éléments qui sont respectivement figuratifs des œuvres de Dieu (4).

Et pour que les Juifs ne prétendent pas que je dise cela à tort (5), il nous faut faire la récapitulation de ces choses, à savoir des œuvres de Dieu et des lettres représentant

- (1) Litt. « établir ».
- (2) Litt. " le nombre ".
- (3) Litt. # qui sont en lui ».
- (4) Tout cet exposé est fort diffus. Le génie de la langue copte ne se prétant guère au style périodique, l'auteur, qui est d'ailleurs naturellement prolixe, s'est trouvé manifestement embarassé lorsqu'il a voulu faire la synthèse de ses idées. Il parait s'adresser à une catégorie d'adversaires qui, dans sa pensée, admettent le sens symbolique des lettres en tant qu'il s'applique aux œuvres de la création, mais ne veulent pas l'étendre à l'œuvre du Christ. Il leur demande comment ils agenceront l'explication des quatorze premières lettres, de manière à réserver encore quelques œuvres qui soient symbolisées par les huit derniers signes. Comme il croit avoir suffisamment démontré, tant par la figure des lettres que par leur nombre et leur succession, que toutes les œuvres de la création sont symbolisées par les quatorze premiers caractères, il ne reste plus à ces adversaires qu'à avouer leur impuissance et à reconnaître que les huit derniers s'appliquent à la venue du Christ II éprouve toutefois le besoin de revenir sur la preuve tirée du nombre et de la suite des lettres, et de leur concordance avec l'apparition successive des créatures, dans l'œuvre des six jours.
  - (5) Litt. " dans une pensée qui n'est pas bonne ».

иемиостос. жине чуфа ичта ненталжоол, сенчбе евоу ти ита елолюй таболархет ебой, ичи алманархет йние ичл. члю етре ичт фаноуольна тап иле тапион. тезантерас жин чуфа еббат, енегре илегбе лениаф-

l'hexaéméron, à commencer par l'alpha; de cette manière nous allons les couvrir de confusion. Donc quant à cette suite de l'énumération, qu'ils commencent où ils voudront, qu'ils commencent par alpha, comme on l'a dit (1), ils seront réduits à néant ainsi que leur monde (2).

En effet, ces lettres sont au nombre de vingt-deux; tandis que les œuvres de Dieux comprises dans les six jours de la création ne dépassent pas vingt et un (5). Car Dieu a fait vingt et une œuvres dans ces six jours, à savoir : le premier jour, une œuvre unique ; le second jour, deux œuvres ; le troisième jour, trois œuvres ; le quatrième jour, quatre œuvres ; le cinquième jour, cinq œuvres ; le sixième jour, six œuvres ; ce qui fait ensem-

<sup>(1)</sup> Alleurs ( $Muscon\ 1900,\ p.\ 26$ ), l'auteur commence son explication par le delta. Voir aussi p. 125 suiv.

<sup>(2)</sup> C'est-à-dire leur explication du monde.

<sup>(3)</sup> Litt. · or les six jours de la création, ils ne réunissent pas en eux dans les œuvres que Dieu a faites, au dessus de vingt et un ».

 $\infty$ и иеииесбог иле вуфарита, ямо исе еще еболи же виои вуфа влю ю, пянтюс  $\infty$ е он илод ие ийюмие $\overline{Xc}$  иетолюно ммод ероу, едре им рю вахоос исеорріе е $\infty$ юол ичи, ямо идол $\infty$ оос  $\infty$ е имастивіон ичи ебида минанон миоля иоля инесбой, н $\infty$ е ми се иом сиях едивійх влю порон (sic), не ментодтабо ими мен ифице внерійори иню нях ебраї

ble vingt et une œuvres qu'Il a créées (1). Il en est ainsi également de nos lettres, selon la suite des œuvres produites chaque jour (2).

A ceux-là donc (les impies) nous leur avons proposé deux choses inéluctables (5) et ... (4), ou bien ils sont incapables de nous dresser la liste (5) de chacune des lettres, ou bien ils doivent s'humilier devant nous et reconnaître la révélation du mystère du Christ (6). C'est pour cela qu'll a dit : Je suis l'alpha et l'oméga. Or Il se retrouve de toute manière dans le reste (7) des lettres de l'alphabet.

<sup>(1)</sup> Voir l'énumération détaillée de ces œuvres p. 126 suiv.

<sup>(2)</sup> Litt. « et selon la suite des œuvres qui furent dans les six jours, est de nouveau également la manière de nos lettres ».

<sup>(3)</sup> Litt « solides, dures »

<sup>(4)</sup> nopon? — L'arabe traduit : « Nous leur avons proposé deux choses difficile-, non réjouissantes ». — Nous sommes portés à croire que cet énoncé obscur se rapporte aux deux termes du dilemne proposé aux adversaires : deux choses solides, bien établies, ou, selon le texte arabe, dures pour l'adversaire, difficiles et peu réjouissantes pour lui.

<sup>(5)</sup> Litt. " non habent statuere nobis canonem n.

<sup>(6)</sup> Litt, « sinon qu'ils s'humilient devant nous et qu'ils disent que le mystère du Christ a été révélé, »

<sup>(7)</sup> Litt. « de toute manière c'est Lui qui est le reste aussi des lettres »,

espai utei aus=ezic.

еломар еломмой ммой електнеге тире, епиньй, ямм сапітот мен сапесил, недмастивной бор сар итм алітоне ероу білоолд ямм еболи евод

ботни. има ие иеоол нод ти истобле, тоенеб ненеб.

Elles l'introduisent sous une multitude de figures, comme Il nous le montrera.

Car toute chose est par Lui et en Lui, dans l'univers, soit au dessus, soit en dessous. Son mystère saint se manifeste dans la création entière.

A Lui la gloire, à Lui aussi la puissance dans les siècles des siècles. Amen.

(A continuer.)

А. Певвецунск.

A première vue, il semblerait qu'il s'agisse ici des dernières lettres qui, d'après l'explication donnée plus haut, étaient spécialement figuratives du Christ. Mais le passage suivant, où l'auteur annonce une nouvelle révélation et où il parle du mystère contenu dans la création entière, nous fait croire qu'il a déjà en vue l'explication qu'il va entreprendre dans la quatrième partie et qui porte sur le mystère du Christ renfermé dans le nom même des lettres de l'alphabet. Par le reste des lettres il faudrait donc entendre ici les lettres autres que l'alpha et l'omega.

## LES MYSTÈRES

DES

## LETTRES GRECQUES

d'après un manuscrit copte-arabe

DE LA BIBLIOTHÈQUE BODLÉIENNE D'OXFORD.

(Fin.)

(-<u>00</u>-) имебалоох иломос.

підов ногод петоглятьсьетт ммод. ня нле шууфявнля, чууч он прян нлеггінтаже. огонб ммод евоу игі планос ми несхнмя пле пісбяі огупожейіс же од монон имастныон мие<u>хс</u> пет-

## QUATRIÈME PARTIE.

On démontre que non seulement le mystère du Christ est figuré par la forme de ces lettres de l'alphabet, mais que la même chose est proclamée par le nom dont on les appelle. мнесьян ми тесморфи ялю исе олюнос евод ичуюс своды мина олю итоление еболи митлиос ифиюн бодюс етрел+длиос ерод, алю исекю ебрат ите инолют. Еще ольро, еще оларх, еще ини едо ибасон ешсмот ини, ми сдан ини, и еще ит едо ибасон ещемод иред+длиос ите поисторы идалиюне. Женче биюн ини, и еще информе измирафос  $\pi$ е ми олиомос ерод и олиомос ефод ефод ефод ефод ефод и олиомос ефод ефод ефод ефод ефод ефод

мисюит. ете наше итамиюне евоубит иногте би его пбиюн алю итапос алю несхима инебриле им польси и несхима инебриле им пород и польси и морфи итенесбан

(a) Sic, pour vişis.

C'est une loi et une règle bonne, établie pour tout dessinateur ou tout peintre d'histoire (1), qu'il s'agisse d'une image, d'une statue, d'une représentation figurative quelconque, soit d'un roi, soit d'un grand prêtre, soit d'une ville, soit d'un être vivant d'entre les vivants, soit du ciel, soit de la terre, soit de tout autre objet, de faire figurer sur ce dessin et de tracer à la fois l'image et le nom qui désigne clairement l'objet représenté (2).

Il nous faut également proposer les images et les formes des lettres de l'alphabet en même temps que leurs noms, images (5) et types et figures des œuvres de la création pro-

<sup>(1)</sup> Litt. « la nature des dessinateurs et figurateurs des histoires. »

<sup>(2)</sup> Passage très embrouillé à raison de l'abus du pléonasme et du synonyme. Litt, « qu'ils representent sur lui et qu'ils placent sur ce tracé et qu'ils imitent, dans le type, l'image et son nom et sa forme afin qu'elle apparaisse clairement ».

<sup>3</sup> Grammaticalement cette locution coò ntonoc peut se rapporter soit aux noms des lettres, soit aux noms et aux caractères à la fois. L'auteur vise ici spécialement la confirmation de sa théorie par l'expli-

жісарх егре ценолжаї, ценос <u>ic</u> це $\overline{Xc}$ . Олемн есжосе илі имастныюн минолле пуопос плайдеханмерас (-u-)  $_{(a)}$ , чам едибилол он едмій евоу би

чтос. ежос евод же мает, тегбе сав он едмодде ептоод сом, едмодде пе<u>шия</u> идегбе би дасие инсавос, н идод едия едина бати ттоод, етите достава вод же им адм ауфа тен педо иддиос тиения тинодде ия

би тасие етимах. ebod  $\infty$ e вам (-<u>na</u>-) (p) идегбе пар педодмодде пваб нап би истолност пиом ин писке, етие еденфан имути он  $\infty$ e он едмодде прида, паг ед2тивафег

(a) En tête de la page (v)  $\overline{\mathbf{n}}$   $\overline{\mathbf{ic}}$   $\overline{\mathbf{\chi c}}$   $\overline{\mathbf{n}}$   $\overline{\mathbf{k}}$  80 Jėsus Christ 7 (b) En tête de la page (v) :  $\overline{\mathbf{e}}$   $\overline{\mathbf{rc}}$   $\overline{\mathbf{ec}}$   $\overline{\mathbf{na}}$  8 fils de Dieu 81.

duites par Dieu dans l'hexaémeron. Et, de nouveau, on y proclame hautement le mystère de Dieu le Verbe qui s'est incarné pour notre salut, N. S. Jésus-Christ.

L'alpha, figure de l'esprit de Dieu qui allait et venait au dessus de l'eau (1), ils devaient l'appeler sòk, nom qui désigne l'esprit dans la langue des Syriens ; ou bien mai, car c'est ainsi qu'ils appellent l'eau.

De même, ils appellent *bêta* cette lettre qui donne le type de l'abime et des ténèbres ; il nous faut l'appeler tham, car c'est le nom de la terre, dans cette langue.

cation des noms. Il va reprendre sa thèse bien connue sur l'ignorance des Grecs et croit en trouver une nouvelle preuve dans les noms qu'ils ont donnés aux lettres.

(1) Voir plus haut. — L'auteur s'écarte, dans toute cette partie, du but de son traité, qui est de nous expliquer le mystère des lettres grecques. Dans la suite, il essaiera de montrer que les noms actuels des premières lettres de l'alphabet sémitique, tels qu'ils existent de fait, ne laissent pas que de renfermer quelque mystère élevé.

ebod utod nozoein, ou tache henczboc.

ueiñiñe ne efbau ebod ze mb. tai hab te oe etozfbau henczboc. ei ou heteozhtad wwaz wutzuoc hozoein utenczboc. ei ou heteozhtad wwaz wutzuoc hozoein hueo hathaz ebod. iñiñe han ou efbau ebod ze cawa, noe ou hzeyza hai eto hczhwa uthe hwuhze wu mooz. iñiñe ou ewozte ebod ze abc. ete hai he ukab.

ugawwa ze omod ou etczwane wukab etaiñe ou

(a) Les lettres 7, n, e et 1 sont inscrites en marge.

Le gamma, également, qui signifie la terre surgissant des eaux, il fallait l'appeler ares du nom de la terre. De même, le delta qui est la figure du ciel des cieux et de la terre invisible, il lui faut donner le nom de sama; car c'est ainsi qu'on désigne le ciel dans cette langue propre aux Syriens. Ei qui est figuratif de la lumière, il fallait l'appeler or; c'est le nom qu'on donne à la lumière dans la langue des Syriens.

Et pour que nous ne devions pas allonger le discours, considère attentivement, ô toi, l'amateur d'écriture, et tu ne trouveras pas une seule lettre de l'alphabet répondant (par son nom) à la chose dont elle est l'image : le zèta, qui est l'image du firmament, ils (les Grecs) ne l'appellent pas stéréòma, dans cette langue; le hèta, qui nous figure les deux eaux, ne porte pas le nom des eaux dans

ммах миоюр етохійоон нах понюн. бянуюс ежоос, же поля поля ите пісбяі няі митах ютя он чен бян ите продунн понтл. яхю чнаў он өнтя чн бян ите фюм н ите понічнос понтл.

евоу мимастивной птогвономіч мие $\Sigma_c$ , исоде от вору мимастивной птогвономіч мие $\Sigma_c$ , исоде от передопись от передопись от тие, богие мен евоуби чион от передопись от тие, богие мен евоуби

битог, битен игхарактир ите исбат. пат итад сфит митирд, агф ад+глиос етсофія етимин миоол пилстиріон миєх с петолегмане миод, оленб ит (-<u>ир</u>-) бюр ероу, же піран он ите нелсбат манія иніолугі мен пбефнос біолсон, алф теннамам би полюй минолде деннайдорій енесид ид-

cette langue ; de même le *thêta* ne donne pas le nom de la mer ou de l'océan, pas plus que *iôta* ne répond au nom des plantes. En un mot, aucune de ces lettres ne répond (par son nom) à la chose dont elle est l'image.

Quant à nous, nous avons établi en vérité que quelques unes des lettres symbolisent par leur forme les œuvres créées ; d'autres nous annoncent manifestement le mystère de l'économie du Christ.

Par la volonté de Dieu, nous allons démolir la folle science (1) des juifs et des gentils en même temps ; nous allons montrer que les noms de leurs propres lettres symbolisent le mystère du Christ ; de Celui qui a créé l'univers et a manifesté par le caractère de ces lettres la sagesse qu'elles récèlent (2).

<sup>(1)</sup> Litt. " la folie ".

<sup>(2)</sup> Litt. « et a symbolisé la sagesse qui est en elles, par les caractères de ces lettres. »

минанон етениавая ебраг, или ийангойт ебой минанон етениавая ебраг, или ийангойт ебой минанон етениавая ебраг, или ийангойт ебой инфеурниос исбаг ите афарна, нага италос (-uc-) имобууннос ете или ис талосевении ( $a_1$ -) ало итоод имобууннос ете или италосевении ( $a_2$ -) или одиод изимос (sic), ин сталос емате би изимой би ихомы иногатилос или етеооди етасие инберваюс ин евришаюс (sic) или италоние емате би изимой одиод изимос (sic), ин епфармос (sic) или италорие емате би изимой ин евришаюс (sic) или италорие емате би изимой одиод и и евришаюс (sic) или италорие емате би изимой одиод и и еврапия и италорие емате би изимой одиод и и еврапия и италорие емате би изимой одиод и и емате би изимой одиод и емате би изимой одиод и емате би изимой одиод и емате би изимо (sic), ин епфармос (sic) и е иманамос изимод (sic), ин епфармос (sic) или епфармос (sic) или епфармос или емате би изимос (sic), ин епфармос или емате би изимос (sic), ин епфармос (sic) или епфармос (sic) или емате би изимос (sic), ин епфармос (sic) или епфармос (sic) или епфармос (sic) или емате би изимос (sic) или емате би изимос (sic) или епфармос (sic) или еп

(a) τωπτοτεειεπιπ forme dérivée du grec iωνίς; voir plus loin p. 4α \*\* πτασιε ποελλας ετε τοτεειεπιπ ∞ε. Cf. Jo. XIX, 20 (Edition Wilkins). ωμετφεβρεος μμετρωμέος μμετοτειπιπ

Ecoutez les docteurs de la terre entière, je veux dire les mystagogues de l'Eglise sainte: le bienheureux Clément: Denys dont grande est la sagesse; Irénéc l'évèque de Lyon; Epiphane de Chypre, connaissant en perfection la langue des hébreux et la langue des syriens et en outre ce qu'on appelle les hexaples, et les versions d'Aquila et de Symmachus et de Théodotion, ces hommes qui se sont beaucoup appliqués à la lecture des lettres (1) juives pour les traduire dans la langue des grecs, c'est-à-dire en langue ionique. Tous s'accordent pour interpréter de cette manière les 22 lettres de l'alphabet, suivant l'ordre symbolique (2) que nous allons décrire. En l'examinant, nous

<sup>(1)</sup> Litt.: 4 des paroles ».

<sup>(2)</sup> Litt. 4 la figure de la règle ».

и[ $\epsilon$ ] $\underline{Xc}$  пот пладжоод ж $\epsilon$ , опок не оуфа, опок не  $\infty$ , тениогне би ох $\infty$ но евоу митастныой ехони ите

рагос. тат те тберчинеле непран науфарита ите пбер-

yomeo ele uoi ue uolmol.

yomeo ele uoi ue uolo.

tho ele uoi ue uomol.

tho ele uoi ue uomol.

olo ele uoi ue uomol.

si ele uoi ue uomol.

si ele uoi ue uedenonic (sic).

olo ele uoi ue uomol.

si ele uoi ue uedenonic (sic).

olo ele uoi ue uomol.

peo ele uoi ue uhi.

peo ele uoi ue uhi.

retrouverons avec évidence le mystère caché du Christ qui a dit : Je suis l'alpha, je suis l'oméga.

Voici l'interprétation des noms de l'alphabet des hébreux (1).

Aleph signifie la convenance (2) et le fondement ; beth, la maison ; gamel, rempli de choses élevées ; daleth, l'existence de la création ; ei, celui qui est en elle (5) ; waw, le signe ; zai, la vie ; êth, vivant ; têth, le bien ; iod, le seigneur ou Jéhova (4) ; kaph, l'ecclésiaste ; lameth,

<sup>(1)</sup> Cette interprétation ne peut se justifier que pour un certain nombre de lettres.

<sup>(2)</sup> twat convenance, accord, peut être pour signifier la cohésion des parties.

<sup>(3)</sup> κοιτε fém.; grammaticalement le mot devrait se rapporter à σιιωωνε existence.

<sup>(4)</sup> Copte; saw, Jahvé; arabe: iod, c'est le seigneur du tout.

вах ете пат не наток ероу наоди тадитеута, сен ете пат не етдисоди иса неидоун, вис еде или не етдисоди иса неидоун, поф еде пат не идобем еддах и папасмос, фе еде пат не про фадоди (m) мийаже, сих-) ен еде пат не прау ин долже, сих-) ен еде пат не педах о ин донога, поди еде пат не ийа енеб.

(а) фтеоти рош потноп.

l'immortel; mim, sur lui et par lui; noun, l'éternel; sèmech, la force et le secours; en, l'œil et la source; phé, la bouche, l'image de la parole; sadda, la vérité et la sainteté; koph, la vocation assurée (1); ris, la tête et le commencement; sen, l'obéissance aux commandements; thau, l'achèvement ou la consommation.

En effet, cette divine (2) et merveilleuse interprétation de l'énoncé des noms de chacune des lettres de l'alphabeth, — que les maîtres (5) anciens des hébreux, et aussi nos maîtres à nous chrétiens, se sont évertués à nos proposer clairement, selon les figures (4) que nous en avons

<sup>(1)</sup> Peut être par allusion à Il Petr. I, 10.

<sup>(2)</sup> Litt. " de la sagesse divine ".

<sup>(3)</sup> Nous traduisons d'après l'arabe. Le copte donne necqui, les lettres (!).

<sup>(4)</sup> Litt. 4 la figure ».

тенте вам инг. Фам он же амед евоуди иетжосе ми жеута, вам есмій евоу итегде же ифмаф ми хіон етди тархи, ете вуфа ие, ми вита, ми самма, сжюммос он игі тбебмиша етди иідтоол истої-

(a) Pour σμοδυμαδόη.

tracées et expliquées l'une après l'autre, — (cette interprétation est telle que) si nous les rapprochons (ces lettres et leurs dénominations) les unes des autres, comme dans un rythme (1), alors manifestement nous connaissons (2) le mystère du mystère étonnant qu'elles renferment relativement au Christ, et les Juifs seront couverts de l'opprobre qu'ils méritent.

Voici ce que nous dit l'interprétation, pour les quatre premières lettres, alpha, betha, gamma, delta; elle dit : « la cohésion et le fondement » — « la maison » — « rempli de choses élevées »; ce par quoi il (5) entend :

(1) Litt. « si nous les adaptons les unes aux autres ensemble à la manière d'un chant ».

Cet endroit est fort obscus et diffus. Voici, à notre sens, la pensée de l'auteur : le symbolisme des lettres ne se révêle pas seulement dans chacune d'elles prise séparément, mais il apparait également si, tenant compte de la signification des noms, on les distribue en groupes, comme dans les compositions rythmées.

- (2) Litt.: « afin que manifestement nous connaissons. L'arabe traduit: « alors en vérité sera connu ». Tout ce passage parait n'être que la protase de ce qui va suivre: « Voici ce que nous dit de nouveau l'interprétation » etc.
  - (3) Litt. « ce qui est ce qu'il dit ». L'auteur de cette explication n'est

едраг поитс війгоже толисови миносмос, ми песбат, ми исовит ете поитор, пат егодійооп тирор поитор пот толисови ете поитор мен пестоїх топ, ете пат не мурстиріон пеподраціон етесмиб євоу мини тольестін пиосмос тира єдмер євоуби нетжосе, мини не етеджюммод, же топійоне пежад итсенте

инд мениса ият, же поиб иетепбита, ядо иетопб же одай ммине не негмаети пят, ажо дахи инетдолмодде врод же одал, ядо додоно ммос ичи ероу Хтон ичт иде несбят апи вбрят идт одмаети вде недом он би дедифестс вде ддиню вбрят же инстог-

l'existence, dit-il, du fondement de cette maison ou du monde entier rempli de choses élevées, à savoir les mystères célestes dont est remplie l'existence du monde, et les éléments, et les lettres et les créaturesqui s'y trouvent (1), toutes choses qui sont en elle, c'est-à-dire, dans la création du monde.

Et de nouveau, dans l'énumération successive (2) des éléments de ces lettres, il se présente un signe qu'ils appellent waw; il (5) nous manifeste de quelle nature est ce signe, disant aussitôt ce qui suit : « La vie qui est en lui » — « il est le vivant » — « il est le sei-

pas autrement désigné ici, non plus que dans les passages suivants. Nous croyons qu'il faut sousentendre le mystagogue mentionné précèdemment.

<sup>(1)</sup> Litt. « qui se trouvent en cux » ; le pronom peut se rapporter soit aux éléments, soit aux lettres. L'auteur fait probablement allusion aux choses renfermées symboliquement dans les lettres. On constate que la répétition des incidentes rend ce passage à peine intelligible. L'auteur veut prouver par le rapprochement des lettres que leurs dénominations juxtaposées nous annoncent déjà les mystères élevés contenus dans l'œuvre de la création ou « le fondement de la maison remplie de choses élevées. »

<sup>(2)</sup> Litt. « dans la synthèse et la proposition ».

<sup>(3)</sup> Voir note (3) p. préc.

ne, alo noc ne, alo neryngiaethe (xic) ne, alo

наг ие же итод ие пиомофитис, улю итод ие ижок наг ие же итод ие пиомофитис, улю итод ие ижок его підори бен неитоди, ете бем еття же улю под по под по под по под пе птод пе птод пе табу епеба и одови улю итод пе птод пе итод ие итод ие итод пе птод пе итод пе

αι Pour σημείου; (b) pour άκριβεία.

gneur » -- « il est l'ecclésiaste » - « il est l'immortel ». (1)

Sache, du reste, que sur ce signe est manifestement basé le symbole du mystère du Christ (2); en d'autres termes, apprends et sache bien ceci, an sujet de cette lettre appelée signe : « Il est le seigneur et l'éternel » — « la force et le secours » — « l'œil, qui est la lumière » — « la bouche, ce qui veut dire qu'il est le verbe » — « il est la vérité et la sainteté » — « il est la vocation assurée » — « il est la sécurité » — « il est le commencement et le chef » — « il est le premier dans les commandements, c'est-à-dire le législateur » — « il est la consommation. »

<sup>(1)</sup> D'après l'explication donnée plus haut, le *vouv* est le signe par excel lence. Les lettres suivantes nous enseignent par leur nom quelle est la nature de ce *signe*, quels sont les attributs du Christ.

<sup>(2)</sup> Il faut vraisemblablement entendre par là que ce *signe* par excellence résume en quelque sorte *tout* le mystère du Christ, réprésenté par les lettres suivantes dont le sens est : « le Seigneur et l'éternel » etc.

вроу псетано од исепараце ное подовјес. (sic) од виранита. Же едо исмот писонт едом иносмос или едиарита и же едо исмот инсомит едом иносмос или едиарита и же едо исмот инсомит едом иносмос или едиарита и же едо исмот инсомите или или едом и же едом исепараце и од или едом и исепараце и од или едом и исепараце или или едом и исепараце и од или едом и исепараце и од или едом и исепараце и од или или едом и исепараце и од или едом и исепараце и или едом или едом и исепараце и или едом и исепараце и или едом или едом и или едом или едом и или едом или едом и или едом и или едом и или едом или едом и или едом или едом и или едом и или едом и или едом и или едом или е

еде пат не педиятако иде долует, идеихоос евод же орнае не пос  $\infty$  птолхат, и идод ай не имформом, ай сав евоу беи истид и беи нестотупои чи несею или ебрат денол инеджт еболи едопионочта, ча чи недивосадовта ( $\underline{n2}$ ), чууч чеи едринди он ич истид и иги из и из недини он из най пое чием ебрат инат идеичение ( $\underline{sic}$ )

Seigneur, que nous dis-tu en traçant et en nous donnant comme symboles la figure de ces lettres de l'alphabet ? Qu'elles sont l'image des créatures de ce monde, de ces créatures qui seront un jour livrées à la dissolution pour périr et passer comme une ombre.

Mais, non content de nous proposer celles qui par leur forme et leur appellation représentent des choses corporelles, n'est-ce pas aussi toi même que tu nous révéles par elles, — à nous qui sommes entrés dans l'économie (du salnt), — « o Seigneur », « l'éternel », « le vivant », « en qui est la vie » ? (1) Quelle est la créature, quel est l'élément, quelle est la chose qui soit « le seigneur », ò Juif ? Quel être matériel, destiné à périr, est « l'incor-

<sup>(1)</sup> Nons avons traduit un peu librement ce passage, dont voici le sens littéral: « Et comment tu ne nous les proposes pas ainsi jusqu'à ce qui leur convient sculement corporellement dans leur forme et leur appellation; mais aussi au sujet de toi, de nouveau, o Seigneur, l'éternel, le vivant, en qui est la vie, elles nous sont maintenant proposées, à nous qui sommes entrés dans l'économie du salut ».

(a) Pour Josepos, sombre.

ruptible » dont nons puissions dire qu'il est « la vie et l'auteur de la vie » (1)? Et quelle est, en outre, la créature périssable et vouée à la mort, qu'on puisse appeler « l'ecclésiaste on l'immortel, on l'éternel, on la force et le secours »? O Juif, quel élément de la création est appelé « la vérité et la sainteté »? Diras-tu, ò Juif, que c'est l'eau, qui doit périr, ou la terre, qui doit passer, ou le ciel, qui sera livré à la dissolution, on les plantes et les arbres, qui disparaîtront et dessécheront? En est-il une seule parmi ces choses qui soit « le vivant » et « l'éternel » et « la force et le secours »? Diras-tu, ò misérable, que par « la vérité » et « la sainteté » et « la force » et « l'éternel », il faut entendre ces sombres ténèbres qui étaient au-dessus de l'abime et que Dieu a dissipées ?

<sup>(1)</sup> Nouvelle allusion à l'interprétation des noms de l'alphabet.

тоом не имио, н итой ежоос же итоом он не ижоего, ном ин иекупстастис (sic), умм тапе митирй, н же ими он, же истом итие, нят ехичобе евоу ное ибендюве, м тенмитарит ехой миучин. Мн ура енияжоос

иселооме чи еувух. ня плетмение, одже исежі чи ебоди еувух, одже ммон инестопе " m поджуї, идеює цур чи не

O qu'elle est grande ta folie et ton aberration! Diras-tu des astres du ciel, qui tomberont comme des feuilles pour être anéantis, (diras-tu) qu'ils sont « le bien, l'ecclésiaste, le chef de l'univers », ou qu'ils sont « la vie » ou même qu'ils sont « le seigneur »?

A Dicu ne plaise (1), ô Juif! rien de semblable n'existe ni dans ces choses, ni dans ce qui leur appartient, ni dans ce qu'elles renferment (2).

Mais c'est Dieu le verbe incarné, qui s'est approprié (3) notre corps composé de quatre éléments ; c'est lui qui a prédit dans un mystère et a proclamé bien haut par les lettres (4) qu'à la fin des temps, il devait prendre notre

<sup>(1)</sup> Litt. " Que cela ne soit pas ; absit ".

<sup>(2)</sup> Litt. "ainsi ne sont pas ces choses, et elles ne recoivent rien et ne renferment rien."

<sup>(3)</sup> Litt. " adapté "; allusion à Héb. 5, corpus autem aptasti mihi.

<sup>(4)</sup> croixion mot qui désigne à la fois les éléments de la création et les éléments de l'alphabet, comme nous l'avons noté plus haut. Ici l'auteur l'emploie pour désigner les caractères. Dans le passage suivant le sens précis du mot croixion est plus difficile à définir.

лефљхн изосин. томести евозбт ичнь. ти инчб. ти итоом. ти ине инестоїх юн ( $\underline{u}\underline{\bullet}$ ) ичи евозби длоом истоїх юн.

йтие вобят понти, ячон не вроуби  $\overline{Z}$  истоїхтон, иномле иуолос, ваня всяба би нестоїхтон, ям нестоїхтон нят итенесбят, вайтеритямо ммон итой иномле иуолос, яаняя вобят ям яаоном би нестимомленной минимомлений не имметьной минимомлен вобят ям ячоном пете под ветре пят  $\overline{Z}$  и  $\overline{Z}$  и

\* †сооди сар же сео ийшире удм себосе еммате имсоди стен одмийе ид исооди инеденжом-

corps dans une unité ; celui qui s'est fait ami (sic), subsiste lui aussi, à l'instar de ces éléments (sic), en quatre éléments, c'est-à-dire l'air, la terre, l'eau et l'âme raisonnable.

Voilà pourquoi, dès le commencement, dès le temps d'Adam et d'Hénoch, celui à qui appartiennent en propre le mystère et les dénominations qui lui conviennent, Dieu le verbe, l'a proposé (le mystère) et les a comptées (les dénominations) dans ces éléments des lettres, nous montrant déjà, lui Dieu le verbe, qu'il allait s'incarner dans les éléments et habiter parmi nous qui sommes de quatre éléments.

Je sais qu'on s'étonne et qu'on se donne beaucoup de peine, et que la doctrine que nous enseignons en vexe (1) un grand nombre et qu'elle est rejetée non seulement par ceux qui n'ont pas de foi, mais aussi par d'autres qui croient.

<sup>(1)</sup> oan. litt. « contracter, courber ».

евод, алм ай те фаножейс таг смім, пболо члм есмеб неоол би пійчже есеннафімій одноли мавенег сенол ежи олапожейс есолюта

апталод бавн полиолі. вапархеї жіне тархн мивуфарнта, пат бнхн алю пауш севирання ммон боленб пат евоу наумс али пау ммон бен пептаппараце понтол алю виталоол  $(\underline{d})_{(0)}$  ммод же пмаєїн, пат егринтд алермастацющимод ерод же одал ете пат пе и (sic) щалербемниеле пімебсоол дар истоїхіон ите вуфарнта пат ищан-

(a) En tête de la page rr  $\overline{q}$   $\overline{rc}$   $\overline{rc}$   $\overline{s}$ :

90 Jésus-Christ 9

(b) A remarquer la forme memphétique ερωγετανωνικ et la forme hybride ερφερωκικτε; dans le reste du traité l'auteur suit généralement les règles du dialecte thébain pour l'emploi des verbes grecs.

Arrivons donc à une démonstration tout à fait décisive (1) et triomphante (2) par ce que nous allons établir. Ecoutez cette démonstration.

Le sixième caractère de l'alphabet, que nous appelons waw et qu'on interprète signe, celui dont l'explication mystique nous a été donnée par tout ce que nous avons déjà exposé, on nous oblige à l'expliquer de nouveau clairement, en remontant au commencement de l'alphabet, comme nous l'avons déjà fait brièvement.

En effet, le juif impie proclame bien haut sans le vouloir que (les lettres) aleph, beth, gamel, daleth. ei, ou (sic),

<sup>(1)</sup> Litt. « pénétrante ».

<sup>(2)</sup> Litt. « une démonstration plein de gloire ». Cette démonstration se ramène à la preuve bien connue, tirée du *loaw*.

нодмаєти, втобинте вто димо  $\phi_{(p)}$  наф несжно нодмаєти, втобинте вто димо  $\phi_{(p)}$  наф несжно нодмаєти, втобинте втоби же втре пат вре пос финтен ийоно вте важтоє \* ин же втумах небжфумос имос цахаз иbbo итегоє. Же агфичи нодмаєти имос цахаз иbbo итегоє. Же агфичи нодмаєти имострой наг. Анн вобит ибитод идт имостос, пат динего ите ини ите нестоїх тон митносмос, ти дентисто ите ити ите нестоїх тон митносмос, ти дентисто и имебоод исот вде педе фи тенте ми тентисто и имебоод исот вте пете фадмодте врод вроди нетжосє дивітом понто  $\phi_{(p)}$  ид одмаєти, не итрадовраниеле мумод  $\phi_{(p)}$  же тенте мині, едмео вроди и и и при одмаєти.

- (a) En tête de la page (r) s rc oc qo 10 fils de Dieu 91
- (b) Sic, abrév. pour napoenoc.

sont interprétées (1) « le fondement de la maison remplie de choses élevées; dans laquelle il y aura un signe », c'est-à-dire la sixième lettre appelée waw. Cela veut dire que, dans le fondement et dans la création de cette maison constituée des éléments de ce monde et dans l'existence de ces lettres (2), est renfermé le signe et le mystère caché depuis la création du monde. C'est lui qui est prédit par Isaïe, lorsque parlant du Christ, il dit au roi Achaz (5) : « Je t'ai donné un signe, soit dans les profondeurs, soit dans les hauteurs. Quant à lui, il répondit : Je ne tenterai pas le Seigneur mon Dieu. Et dit Isaïe aux fils d'Israël : Pour cela, le Seigneur vous donne un signe. Voici que la

<sup>(1)</sup> Voir plus haut l'interprétation des noms de ces six premières lettres.

<sup>(2)</sup> Considérées dans leur sens mystique.

<sup>(3)</sup> Isaie VII, 10: " demande toi un signe ".

тасхиод ил тиаровнос, итод не пиолле он олме, и проложомед же иполле нечман, толлести нен-иное, исемолле внедран же уманолну, еде ичи не

тоермишу же ині минодле, удю ачодну єйчутоермишу же он ину же пиодле, иое сжежи ехоос ещи сар же диеммуи, оермнию сар цод же идод, пар иод ехоос ( $\frac{-dp}{-dp}$ ) не же идод не инодле едиеммуи, или же, миодержирівис елекчи иде исодле едиеммуи, инелектар берминеле же идод, еде инеджисеили удсябд ине ерозби июджу идасие имидерьеос, удю инелектар инелектар иеджисерістне, ядию ебряг инелектар удоерминеле (sic) ияи ифсми да \* удю илелов сар удоерминеле (sic) ияи ифсми да \* удю

Vierge enfantera un fils et on l'appellera Emmanuel ; » ce qu'on interprète Dieu avec nous. Cela veut dire : celui qui est enfanté par la Vierge est Dieu en vérité.

C'est ainsi que le mot a été traduit et proclamé par des interprètes autorisés. En effet, Mathieu, le bienheureux évangéliste, écrivit son saint évangile en langue hébraïque. Il l'écrivit pour ceux d'entre les Juifs qui reçurent le baptème à Jérusalem. Ceux-ci traduisirent ensuite cet évangile primitif (?) (1) en grec, ou en langue ionienne, mais rendirent inexactement cette parole d'Isaïe. Il leur fallait dire en effet : « il est Dieu avec nous » (2) ; car emma signifie « qui est avec nous » ; ou signifie « lui » et el « Dieu ». De même que Bathouel signifie « la maison de Dieu », et

<sup>(1)</sup> Litt. « celui-là qui est l'évangile unique, »

<sup>(2)</sup> If ne fallait pas conserver le mot Emmanuel, mais traduire simplement « Dieu avec nous,  $\pi$ 

ммчиолну долгестін же пиолле нүмөн. бебмниеле ммол же лянослосіс минолле, илегбе он

бебтинеле иол o же илод ие. еиегжи он би досие инсльос ти ибеврогос итол-

табжоос пот ди тройс ителироселхи.

толижоос пор же фиммон игл пиорте поууонго же инорте би оргажьо пентосжиод игл тиороенос. 
тениунста игл трофора и фуейс тол есжеммос. 
том организаций поредующий в фетом организаций порежения пробего пробего по предоставляющий пробего по пробего по

пое он етейжоос, же иму етере сичх и техните. тогижоос же же итой ие иногле единмун фолмите он техните.

que Gamuel est interprété « l'anastase de Dieu », ainsi Emmanuel veut dire « Dieu avec nous ».

En outre, dans la langue des syriens et des hébreux, ou,  $\bar{s}$  (1) est interprété lui.

D'autre part, l'Eglise reçoit une confirmation inattendue par la leçon différente de l'Écriture qui dit : « c'est le Dieu de force qu'enfanta la vierge (2) » ; car la mention « Dieu avec nous » se rencontre plus d'une fois dans la suite de ce discours (5).

C'est ainsi également qu'il dit : « l'endroit où deux ou trois personnes sont quelque part réunies en mon nom, j'y serai avec elles, dans leur milieu (4) ». La parole « il est

<sup>(1)</sup> C'-à-d, le waw hébreu en tant que caractéristique de la 3º pers. masc.

<sup>(2)</sup> L'auteur paraît faire allusion à une variante qui auraît porté : c'est le Dieu de force qu'enfanta la vierge ; il y voit une nouvelle preuve en faveur de l'Eglise, étant donné que l'autre leçon « Dieu avec nous » se retrouve déjà en d'autres endroits de l'Écriture. Peut-être aussi fait-il allusion à Isaïe IX, 6 « et vocabitur nomen ejus ... Deus, fortis, »

<sup>(3)</sup> Notamment, Is. VIII, 8, 10. L'auteur fait également allusion aux passages de l'Évangile où le Christ a promis de demeurer avec ses disciples.

<sup>(4)</sup> Matth. XVIII, 20.

owne.  $(-\overline{da}_{-})$  hentacznod nei thabo  $_{(2)}$ , ele hlod he hholle ón hó (sic) epoy. Ze malene ebod alm hzood ezw he $\overline{Xc}$ 

we. cic nedeibe не полупитррые есхосе бу павнос ивирютива не би телопиономия, улю супійон интой итефливамущос он выод же пучени, втре же одійниве

не Хс едре же одимор инода не масони сомиса в тем инодомина и петомира и пет

(a) Pour napoenoc.

Dieu avec nous » se manifeste comme désignant pour nous le Christ (1) enfanté par la vierge, lui qui est véritablement Dieu.

Il est en outre appelé le *signe*, parce que son économie n'est qu'un miracle par lequel il a renouvelé et élevé le genre humain au-dessus des lois de la nature (2).

C'est également un signe (5), ce qui arriva à Moïse, lorsqu'il vit le buisson ardent qui ne se consumait pas ; c'est encore un signe que la fournaise ardente dans laquelle se trouvaient les trois saints jeunes hommes de Babylone, sans être atteints par le feu. Voilà pourquoi le Christ est un signe par excellence ; étant le feu divin,

<sup>(1)</sup> Litt. " manifeste qu'on la connait et que nous la disons au sujet du Christ "

<sup>(2)</sup> Litt. « parce qu'un miracle entier est dans son économie et que, au-dessus des lois de la nature, il opérait une innovation élevée dans le genre humain. »

<sup>(3)</sup> Dans le sens scripturistique de « miracle ».

 $(\frac{dz}{dz})$  же охмаети ехаплетутся ( $\frac{dz}{dz}$ ) же охмаети ехаплетутся ( $\frac{dz}{dz}$ ) же охмаети ехаплетутся ( $\frac{dz}{dz}$ ) же охмает ерод омма или схмети порудо едохарр тинда, адбарьеб едеймаях есо миаро  $\frac{dz}{dz}$ , ухм едре сперма инедоиб динда идтебье инбоже маууон миедим исма иминде, ядм он же уджисяр ужи мидра ибдутон, ядм он же удет епесид ероуби дие

игронд, им едеспоон пун образ иги ийвже. мяне мие $\overline{Xc}$  би обмиб, убм им семилует евод иги иде несбят, им едобмобде евод же имуети им едсоиб ими ероу имумс митсбят им едоен несдоглон етсбанде оби деноб неграний мимбубог обла-

ната техаспе ммін ммоох.

тапа техаспе ммін ммоох.

(a) Pour napoenoc.

il laisse intacte sa mère selon la matière; descendant du ciel, il ne quitte pas les cieux; sans le concours de l'homme, il prend la chair dans sa mère qui est la fille des hommes ou plutôt la mère de tous les vivants; enfanté par sa mère, il lui conserve sa virginité. Voilà pourquoi le saint vieillard Siméon, lui aussi, l'appela un signe de contradiction.

Voilà autant de preuves étonnantes qui mettent en évidence celle d'entre les lettres (1) qu'on appelle le signe, le symbole manifeste du Christ, nié par les impies que nous combattons.

Il nous faut, en effet, recommencer (la série des lettres), depuis *alpha*, d'après leur propre langue.

<sup>(1)</sup> Litt. « cette lettre des éléments des lettres ».

тенйомде ичсие ичт чуеф ие одйо. инфафисму же чуеф еде ичт ие одйо у, одноди би ичрарос еймдберминеле мичт удм исефран ебод бм чуеф \* опеб би дмидсдбос, мен дмидбербчгос, ми

ната напитегнето по допон етрепх $\omega$  он мивата (sic) ната факодохога нот $\omega$ т. Тоттести ромогос он ната напитего педаго по допон етрепх $\omega$  он мивата (sic)

nce needs the mino indomine the neighborholds and the standart edocate when in elementary where the point of the point  $(-de_{-})$  neighborholds in the standard property of the point  $(-de_{-})$  neighborholds in the standard property of the point  $(-de_{-})$  neighborholds in the property of the point  $(-de_{-})$  neighborholds in the property of th

 $\infty$ ε ετρε ολ αν  $\frac{1}{2}$  μαι εσγφα  $\infty$ ε σγεφ, ετε μαι με ολειτε είπωμε εκαμιγίαε,  $\infty$  μαθημ μιολ $\infty$ σι,  $σ\infty$ ις μσι

Aleph, en syriaque, en hébreu et en arabe, ils l'interprètent et le prononcent aleph, ce qui veut dire un millier  $\overline{\mathbf{x}}$  (1); donc, dans ces trois langues, aleph représente un millier.

Il nous faut, en outre, mentionner dans l'ordre les lettres bêta, gamma, delta et ei, pour lesquelles existe la même concordance (2).

Vient ensuite cette lettre qui est la sixième et qu'on appelle *signe*. C'est, en effet, dans le sixième millier d'années de cet âge que le Christ s'est fait homme (3).

Si tu contredis, ô Juif impie, dis donc pourquoi tu as donné à alpha le nom de aleph, répondant à un millier;

<sup>(1)</sup> Signe dont la valeur numérique est mille.

<sup>(2)</sup> Litt. « Il nous faut au reste redire bêta selon la suite véritable, c'est-à-dire de même aussi gamma, delta et ci s'accordant également selon ces choses de cette manière. »

<sup>(8)</sup> Le signe E équivaut à six.

ммедсоод. имерсоод. имерсайд, аууа един ебраг малаад имератоод, н меброд, н мебсайд, ми иединд мирууе \* же едве од иегобаг едодмодде ебод же и мимоод ми ие<u>шиа</u> нада инданйынжоод, ажіс ияг мо, нагрог бү иедддиос үш иедсмод едодмане наи

ймие. боли вод, улм ужилд мие учул билоолд улм вболи вод, улм ужилд мие учул мисолд улм влумие свод билоолд улм олимол верод билоолд оли памед, же вичеб врод би пелжосс, доллести и вод, улм олимен малау ди пелхосс, доллести улуч олимен малау ди пелхосс, доллести и вод, вте вичеб врод би пелжосс, доллести и вод, вте верод, ол пелжосс, доллести и вод, вте верод би пелжосс, доллести и вод, од пелхосс, долге и вод, од пелхости и вод, од вод, од пелхости и вод, од п

or, dans son type et dans sa forme, il nous représente l'eau et l'esprit, comme nous l'avons déjà exposé. Dis, ò aveugle, pourquoi cette lettre appelée le signe n'est ni la première, ni la seconde, ni la troisième, ni la quatrième, ni la cinquième, ni la septième, ni aucune de celles qui suivent la septième, mais est placée précisément la sixième.

Comment, parmi ces lettres, n'ont-ils pas donné aussi bien à gamma le nom de signe et l'ont-ils appelé gamel, c'est-à-dire rempli de choses élevées (1), à savoir les mystères indicibles de choses célestes.  $\triangle$  est appelé du nom de daleth, c'est-à-dire génèse ou devenir. Car toutes choses sont (2) par lui et en lui; et, sans lui, rien n'a été fait.

<sup>(1)</sup> Litt. - mais un signe sculement ils l'ont appelé, celui qui vient par gamel : rempli de choses élevées. -

<sup>(2)</sup> eyéveto.

мос. иодоен мме, им едеродоен ерюме иги единд, цвос миетом им еде ддимио  $_{\rm GI}$  ди обон инеодоен иде млю иендайтове идой ие имоен иде иет сдогуюн

единд менися имуени семеб непенос. емен бун непенос  $_{\rm Pl}$  идуд ун.  $_{\rm Pl}$  улуч инсбун дибол дод исбун едом исбун илисбун иун. енйуже имуени.  $_{\rm Pl}$  диуж $_{\rm Pl}$  он мие не б $_{\rm Pl}$  едо иног, иу $_{\rm Pl}$  ибе иен

ияг. ияля иеиляийбижоох. ифбе. же сеиле чи инг. чи пійтжи ипелинх чинся ин чей сяв елбявн чиччен сежтччос евоох

ешшпе же етщанфран епмерсоот исраі же пма-

(a) Sic. Un petit espace sépare les mots τσικάνο τη et Qaon. Nous pensons qu'au lieu de σικάνο, qui ne donne aucun sens, il faut lire σιαπο, génération, naissance. Cf. Ps. 109, 3: "Ex utero unte lucife-ferum genui te ». L'arabe traduit: "indiquant une incarnation avant les siècles ».

(b) Pour αἰπεινός, élevé.

Et celui qui fut, est le *signe*, répondant au caractère de cette lettre (1), qui marque la génération, avant les temps, de la lumière véritable, celle qui illumine tout homme venant en ce monde.

Je vais exposer de nouveau cette chose importante, à savoir, de quelle manière les cinq lettres qui précèdent celle-ci, c'est-à-dire le *signe*, n'ont pas de nom élevé, tandis que celles qui suivent sont remplies de choses élevées.

En effet, celles qui précèdent, on les interprète le fondement et la maison, et ainsi de suite, conformément à ce que nous avons déjà dit.

L'appellation de signe, donnée à la sixième lettre, impli-

(1) Le waw appelé signe, symbole du Christ.

иненданхоол свои мен деленозолого. мом, ми ийтом инедина менисе иег, веле дея газа недоно, инедичие (v(c) пол.), пос. невизнечестве, иедноме инесбет он деябермниге, долдести поно ( $-\underline{d2}$ -) ещ тельтори деят непломиеде митом иноле

ві те висооди кадос би одистіс виестоїх іон мивівиналіне он мнісмот полют, етбен пісбаі наі бм

эд Туиледтоне игі половін, чуі де өв вісно, жв исти миностос миолфун вууул исти жв ичновле итувін нв. Аслту, цв польчи пвисттон, би ігібт пвіту суб влено пестої люн буон титебсоол

que déjà la louange de chacune des lettres suivantes dans son interprétation (1), à savoir : la vie, le vivant, le bien, le seigneur, l'ecclésiaste, l'immortel, d'après l'explication suivie que nous avons donnée plus haut.

Si tu tiens fidèlement ce que nous disons, tu trouveras de nouveau la figure vraie de ces lettres (2) dans le récit de Moïse sur l'origine des éléments du monde.

C'est dans cet endroit, en effet, que sont manifestées les lettres qui précèdent la sixième ou le *signe* représentant un nom de *louange* (5). Dans la création du monde, on n'appelle bonne aucune créature, jusqu'à l'existence

<sup>(1)</sup> Litt. " Que si l'on appelle la sixième lettre le *signe*, on a déjà fait aussitôt la louange du reste de chacune des lettres, dans son interprétation. " Voir ce que l'auteur dit plus loin du nom de *louange* attribué au waw.

<sup>(2)</sup> Comme on le voit par la suite, il s'agit ici des lettres qui précèdent le waw.

<sup>(3)</sup> Puisqu'il signifie le Christ.

евоу птоівономія тирс. мія " міе $\Sigma c$ . бм птреджісяр $\Sigma$  илі пиодле аджов пероод ми однувин минтатиодле. бяви пляножденово же дендиран мішаєні, ядо наі плеіміне, ебен пое инісбаі едовн мішаєні, ядо наі плеіміне, ебесті пиодоєни едмира ми пісбаї едо мичени пе $\Sigma c$  педодсти подоєни едмира ми пісбаї едо мичени пе $\Sigma c$  педодсти ядняд иді шиодле подоєни же наподд, недої де

аты пое итептиси тире. Же аттарос ератис оп

(a) Cf. fol.  $\overline{pa}$ : aerequaanoa thei murochoc. — L'arabe, dans tout ce passage s'écarte, sensiblement de notre texte: « Jusqu'à ce que se leva la lumière véritable ; et elle est le Christ et il a brillé pour nous dans la lumière de la foi. » Traduction de M. Forget.

de la lumière; selon la formule (1) « et Dieu vit que la lumière était bonne ». En effet, cette lumière et cette lettre qui est le signe représentent le Christ (2). Et puisque, parmi toutes les choses qui furent avant la lumière, ancune n'est appelée bonne, non plus que les lettres qui précèdent le signe (5), et qu'il en est ainsi, il y a lieu de dire que la création du monde tout entière gisait dans le mal et l'erreur et l'athéïsme, avant que le Christ fût venu et que le Dieu incarné eût achevé l'économie tout entière du salut (4).

Et de même que la création entière fut terminée (5) en

<sup>1)</sup> Litt. - conformément à ce qui est écrit. -

<sup>(2)</sup> D'après l'interprétation donnée plus haut, le mot waw signifie lumière.

<sup>(3)</sup> Litt. « à la manière des lettres qui sont avant le signe » lequel signe ou waw apparaît le premier comme un nom de louange, ainsi que l'auteur vient de le déclarer.

<sup>(4)</sup> Litt. « avant la venue du Christ, dans l'incarnation de Dieu achevant l'économie tout entière. »

<sup>(5)</sup> Litt. « constituée »

six jours, ainsi le Christ, dans la création nouvelle, est venu, selon une unité ineffable, en six parties non séparées à savoir, Dieu le Verbe, l'âme raisonnable et pensante, et le corps qu'il a assumé, composé de quatre éléments(1); en effet, quatre et deux font six. Voilà pourquoi on le désigne par la sixième lettre; voilà pourquoi c'est au sixième millier d'années de cet âge, qu'il a pris la chair; voilà pourquoi, également, dans le nombre six mille il y a deux voyelles seulement, aleph et épisimon (2), celles qui sont figuratives du Christ. Alpha est la première par rapport à toutes les lettres, la figure de Dieu le Verbe, le commencement existant avant tous les éléments (5).

<sup>(1)</sup> Plus haut, p.  $\overline{nn}$  \* l'auteur énumérait comme suit les éléments assumés par le Verbe : l'air, la terre, l'eau et l'âme raisonnable.

<sup>(2)</sup>  $\bar{a} = 1000$ ;  $\bar{E} = 6$ .

<sup>(3)</sup> L'auteur fait de nouveau allusion au double sens du mot **ετοιχιοπ** élément : l'alpha est le premier par rapport aux éléments (de l'alphabet); Dieu le Verbe existe avant tous les éléments (de la création). L'alpha représente donc le Christ, de même que le waw.

пиолле пуолос он одмитоля цатійя  $\infty$ е евос. Хи евоубиди пиолле, ядю он епбян нят адмитол идг цав ислоглюн иде неисючи асійоне няд иді дефа-Хюн едо идлюс иде дон чіфд $\Sigma$ и, чинся индлоод ( $\underline{Ao}$ -) епек $\overline{\Sigma}$ и бююл единд менися шеддоод ислог-

поох именторуни. пот плетение, исесбат имод ан би нехауфавита петолоно евоу имате ахо ехфан евод же имаен фарита непоерватон (sic) ин исх рос, ин нававос, полудии, же ичи ное пісбат нат имебсоох би науфизінне же он ися не бор ехафовет евод білен

таже вроод би дархи, писбая весомогае вьой же бомогос иван еггооме имитайте исбая ичи итин-

Celui-là aussi (l'épisimon) vient après ces quatre éléments, en figure de notre âme. En effet, c'est après les quatre éléments de notre corps, que l'âme lui est arrivée par l'intervention de Dieu (1). Enfin, toutes ces choses, Dieu le Verbe les a assumées dans une unité ineffable.

Je demanderai donc de nouveau, à propos de ce caractère (2) écarté par les Grees, comment cette lettre, la sixième dans l'alphabet des Hébreux, des Syriens et des Arabes, si clairement manifestée et appelée le sigue, comment ils ne l'écrivent pas dans leur propre alphabet de la langue greeque.

De même, quant aux noms propres des quatorze lettres dont nous avons parlé au commencement (5), cette lettre

<sup>(1)</sup> Litt « lui est devenue par Dieu ». — Quatre lettres séparent  ${\bf E}$  de  ${\bf a}$  .

<sup>(2)</sup> Litt. « du côté de cette autre chose, «

<sup>(3)</sup> Les quatorze premières lettres. Cette lettre dont ils tiennent compte dans la numération, ils l'omettent non sculement dans l'écriture alphabétique, mais aussi dans la série des noms propres des lettres.

чи о поеууни би нексбят поеууниткой. имчет, еде имебсоод не би дние, екете ммод ебоди

те фемотероор. От порадинителните пиох-те фавита (- $\bar{\mathbf{p}}$ -) (11) екінансом иле зіми ул нагита тетноха-педиахітк попс ан не он заах. Сермитре нагмила от пар же педиахітк попс ан не он заах. Сермитре нагмила же педиахітк попс ан не он заах. Сермитре нагмила же педиахітк попс ан не он заах. Сермитре нагмила же педиахітк попс ан не от заахітк попс ан не от заахітк попс ан не от за темпа по темпа

πρες (-ba-) (p) coul myool. (p) το με μισος πια εχό μισιος πισωμε τηρος αρώ με πισος παι εξό με με πισος παι εξό με παι εξό με με με το με

етве пат ры ажко рен пісраї пистрос ми не єводон

appelée le signe, la sixième dans la numération, tu ne l'introduis pas, è Grec, dans tes lettres grecques.

Et quel tort aurais-tu fais à la série de ton alphabet, si tu l'y avais inscrite? Elle ue t'aurait causé aucun dommage; témoin les deux lettres *ksi* et *psi* que vous (*sic*) avez ajoutées aux vingt deux lettres grecques que Dien a tracées (1).

Dieu n'a-t-il donc pas voulu nous montrer également que nous sommes en désaccord avec les éléments de ces lettres qui sont la figure de toutes les créatures et la figure du Christ qui en est l'auteur?

En effet, dans les lettres des Syriens et celles qui existaient

<sup>(1)</sup> Puisque les Grees ont cru pouvoir ajouter deux lettres aux caractères primitifs, ils ne devaient pas craindre d'en allonger la série par le maintien du waw.

жоос, пран чигчичайте исбот игт ибеууни, нача ве итанисмит, етт же ои же сесхмфмиет мен исхвос бм моети, охм ист итегметие, иедо он итхиос иусах би орбобом миновантив митсбот, етохмолле евод же

cotm on otme, san herfothh enemmy etoh he (sic)

падфавита ната истрос ми поеддни\* етстмфонег

италос. унн. егре же до патичосе епе $\overline{\chi}_c$  пот еседо над песохмомсе ебод же моети, мпедіпламод пот поеуго е ет соместін сомму у томестін пісом пот поеу- $\underline{c}$  сомеу соместін сомму у томео соместін жеу-

depuis Abraham, se trouve ce caractère appelé signe, ne répondant à aucune des créatures. Or les Grecs, comme nous l'avons dit, sont d'accord avec les Syriens, pour le nom de ces quatorze lettres (1).

Ecoute, en vérité, et fais attention à ce qui est dans tous les lexiques (2).

L'alphabet selon les Syriens et celui des Grecs correspondent l'un à l'autre.

Aleph équivaut à alpha. Beth équivaut à bêta. Gamel équivaut à gamma. Daleth équivaut à delta. Ei équivaut à ci. Waw équivaut à cette lettre qu'ils appellent signe, le Grec étant incapable de l'énoncer, parce qu'il ne croit pas au Christ dont elle est la figure. Zai équivaut à zéta. Hêth

<sup>(1)</sup> Ils sont d'accord, avec cette restriction qu'au nom propre du waw sémitique, les Grecs ont substitué le nom générique de *signe*, comme l'auteur s'évertue à le montrer dans le passage suivant.

<sup>(2)</sup> heize.

митн (-bp-) бүм иванон инеасбат, аам однеф zти пінад едеамуне итогнономія ноаzт миноаде иуогос. би ибербатос, ми не ероубу исенос несмуну бюс zе итор муєбсоод би несбат неисабос, ми

équivaut à *hètha* . *Tèth* équivaut à *thèta*. *Iôd* équivaut à *iôda* (sic) . *Kaph* équivaut à *kappa* . *Lameth* équivaut à *laula* . *Mim* équivaut à *me* . *Noun* équivaut à *ne* .

Cette chose que les Grecs proposent à la place de cette lettre et qu'ils appellent *signe*, quel est donc son nom et quelle est la valeur (1) du nom de cette lettre, à savoir le *waw*? Car *waw* est le *signe*.

Elle est la sixième parmi les lettres des Syriens et des Hébreux et des descendants d'Ismaël, symbolisant l'économie du salut de Dieu le Verbe. Dans les lettres grecques, au contraire, ils l'ont transférée, de manière à en faire la quinzième dans la série des lettres, et, dès lors,

<sup>(1)</sup> Litt. " quelle partie est le nom de cette lettre? "

L'auteur veut confondre définitivement les Grees impies, en les harcelant de questions. Quel est le nom propre de cette lettre qu'ils appellent signe? Que le réalité correspond à ce signe? Pourquoi ont-ils essayé de donner le change, en la rejetant vers la fin de leur alphabet. c'est à-dire, en attribuant la valeur phonétique de waw à la quinzième lettre, la lettre o? Pourquoi, enfin, en ont-ils altéré la prononciation, en changeant le nom de waw en ou (prononciation donnée par l'auteur pour la lettre o)?

сотм хотоп же наш пре единт игі пюхжаі ное

ils ne l'appellent plus waw, comme dans les autres langues, mais ils l'ont appelée ou, espérant par là et déclarant détruire ce qu'elle signifie (1), à savoir l'économie de Dieu le Verbe. Mais, de diverses manières et contre leur volonté, la sagesse de Dieu l'a emporté sur eux, si bien qu'ils en sont arrivés, dans leur écriture, à confesser ce qui était bien foin d'eux, à savoir l'économie par excellence, et cela, dans les huit lettres qui viennent après le mystère qu'elles caractérisent (2).

Ecoutez du reste de quelle manière le Juif se dérobe (5) comme un incroyant idolâtre et, comment (néanmoins),

<sup>(1)</sup> Litt. « espérant par là et disant que ce qu'elle signifie ne sera pas-

<sup>(2)</sup> Litt « Mais dans une variété et en dehors de leur volonté, la sagesse divine l'a emporté sur eux, jusqu'à ce qu'ils écrivent de telle manière qu'ils confessent ce qui est loin d'eux, je veux dire l'économie unique, dans les huit lettres aussi qui viennent après ce mystère qu'elles caractérisent. »

Ce sont les huit dernières lettres, figuratives du mystère du Christ.

<sup>(3)</sup> Litt. " s'encourt ", pour échapper au mystère dont il est obligé cependant d'admettre le symbole dans la lettre waw et dans les autres lettres.

схмане ммод. мом пофр мен несмод мне $\overline{Xc}$  недохмом небол, вам бм нофр мен несмод мне $\overline{Xc}$  недохмом дохмій едсхмфюнеї мн ниесеєне ниосиє. бущивій-

подминте исои. пмуети, исъбос идоод мен пбербуюс, пое идупхоос идоод мен пбербуюс, пое идупхоос же идупхоод  $(-\underline{b}\underline{c}-)$  ероу митсбу едохмодде ебой же адм ич недсооди ммой ун не, пое бм есXехми

илтиохи исбот ибон иле чуфорния исибехуни

 $\overline{\Phi}$  ete nai ne  $\overline{c}$   $\overline{a}$   $\overline{M}$   $\overline{X}$ ;  $\overline{p}$  ete nai ne  $\overline{e}$   $\overline{G}$ ;  $\overline{G}$  ete nai ne  $\overline{G}$ .

тенот он а игомв отоно нан ево $\lambda$  \*  $\infty$ е оти отмустирно уми ретот уми рето

en dehors de sa volonté (1), il est d'accord avec les autres langues en ce qui concerne également les huit lettres, ainsi que l'objet et l'image du Christ qu'elles représentent (2).

Ils n'ont même pas su échapper à cette lettre appelée signe, les Syriens et les Hébreux, comme nous l'avons dit une multitude de fois.

Ces huit dernières lettres de l'alphabet grec s'appellent comme suit et sont celles-ci d'après les Syriens :

 $\pi$ , ce qui est samech;  $\mathfrak{p}$ , ce qui est en;  $\mathfrak{c}$ , ce qui est phè;  $\tau$ , ce qui est saddi;  $\mathfrak{r}$ , ce qui est koph;  $\Phi$ , ce qui est rès;  $\mathfrak{X}$ , ce qui est sen;  $\omega$ , ce qui est than.

A présent, il nous apparait de nouveau qu'il y a un mystère dans l'alphabet; (sinon) l'alphabet grec et hébreu,

<sup>(1)</sup> Litt. « au dessus de sa volonté » ; malgré lui, il est, non moins que les païens, obligé d'admettre les lettres symboliques du mystère chrétien (les huit dernières).

<sup>(2)</sup> Chose qu'ils sont obligés d'admettre par voie de conséquence.

иеХаранднь ми пран. антеринуал ебраг. едсумфюнет ми нелевня би ауфарнда пбеуунитион ми па пбербтвоп, нада ненд-

 $\delta$ 1000Å. Ката тепрофитіч исамеюн. би очи инеодовій, ядю идод не имавін вдодиціувы вдедмуне би оддужьо мивдейну пебат вдо иданосмос идопономіч мив $\overline{X}$ с, удендод вбоди мибун. (- $\overline{b}$  $\overline{z}$ -) наі идок. Же вдре од муууон пісбуі тит ми неденяі идок. Же виф имистос удю издан титі ми неде-

педологи же еебіпрнь епесичижауон иепосууни.

comme nous venons de le montrer, ne se prêteraient pas à un accord réciproque en ce qui concerne les caractères et les noms (1).

Que si tu es incroyant et rebelle, dis donc pourquoi plutôt, ces lettres s'accordent ensemble; en d'autres termes, pourquoi ces huit lettres (2) figuratives de l'économie du Christ sont placées à la fin, symbolisant avec certitude celui qui viendra dans le monde à la fin des temps. C'est lui qui est le signe de contradiction, selon la prophétie de Siméon.

Celui qui veut s'associer au scandale des Grees, qu'il

<sup>1)</sup> Litt. « Maintenant de nouveau cette chose nous apparaît qu'un mystère est dans l'alphabet; n'auraient pas contribué l'alphabet gree et l'hébreu, selon ce que nous avons exposé, pour s'accorder entre eux dans les caractères et les noms ». Arabe : « Il est évident que s'il n'y avait pas pour l'economie du Messie, un mystère contenu dans l'alphabet, ne s'aideraient pas mutuellement etc... » ce qui fait supposer une lacune dans la transcription du texte copte. L'auteur ne paraît pas s'inquiéter du désaccord des dernières lettres, à moins qu'on n'y voie une allusion dans le « signe de contradiction. »

<sup>(2)</sup> Le texte porte *la huitième lettre*. La suite indique qu'il faut lire *les huit lettres*, conformément à l'arabe.

наяс (sic). енястроуосос етхабем, ми настрономос итсофія алм мнолеїме євоол иді исофос италіїмиє, єгійахє, ммоол єже наі ифбе, алм мнолійдидом єтале наі, боден елійаніїму євон ноєвмнина инаі, тепнабомоисбаї, толдестін ні вм слима дахі д фі Хі m, улм исбаї, толдестін ні вм слима дахі д фі Хі m, улм енястрономос итсофія

мяен ненестион (sic). Нан едолмолде свой же пистокной едбеннисбан, нан едолмолде свой же сооди, не маунста едве нан едентаже евоол едве плофия пар минолде мнеснод еболи енбид иниат-

me donne l'explication de ces huit lettres, pi, ro, summu, tuu, u phi, chi, ô. S'ils nons en donnent l'interprétation, nous leur accorderons aussitôt qu'ils sont des sages. Mais il ne leur est pas possible de nous dire des choses de ce genre; ils ne sont pas capables de les proférer et ne les connaissent pas, ces sages d'autrefois, je veux dire les astrologues profanes et les astronomes de la sagesse antique (1).

Car la sagesse de Dieu n'est pas entrée dans le cœur de ces insensés, surtout au sujet de ce que nous avons dit de cet élément des lettres qu'ils appellent signe, épisimon.

Tu as vu maintenant, en effet, que les Grecs ne le possèdent pas et ne le comptent pas dans l'ordre voulu (2).

<sup>(1)</sup> Si la lecture maac était correcte, il faudrait traduire le sagesse d'opprobre ; mais il est plus naturel de supposer que maac est écrit fautivement pour mac ancien. Arabe : « antique ».

<sup>(2)</sup> Litt. « ne le possèdent pas et ne le comptent pas par le degre qui lui appartient. »

тирох ехо игоу иса иехерих. исхьос Манги исхмои (!!) исхьос Манген сайд соох ие. Ахо Манги исхмои (!!) гила митаети исемети  $_{(a)}$ . иху фе едохсоохи игл же фох ие, ахо ейтие ехдемсбаг дахи бафи еи баг. бодан ехйанимъх дероу ммоох сехоммос еег мос. едре ияг сехтгоу иги иестоїх тои дибох мен иес-

иетенодод (sic) мрафмос евоубит иноде. би иги иесбат ите ауфарита, ейтопе едйансбатсод би едства ударита иги иепестити ите пе $\overline{\lambda c}$  беи бел $\overline{\alpha}$ гоу ие, удо ин итист иги, едйооп ебоод и инисбат читаен же сфафи иги, чи инстіс ироме, чи игре иги едоиб. еддеаро миносмос бити игодиодина (p) иди иноде.

- (a) Sic pour onmeion signe.
- -b) Sic pour όπόδειγμα.

C'est pourquoi tous leurs caractères et toutes leurs lettres sont mensongers, puisque, en procédant à leur distribution, ils disent que ei équivant à cinq; et, comme ils n'écrivent pas le signe symbolique immédiatement avant le zêta, conformément à la science des Syriens, tu trouves que six égale sept et que tous les signes l'un après l'autre sont menteurs (1).

Dieu, par ce signe, a appris au monde que toute écriture, et tout homme fidèle, et tout esprit vivant et toute créature, qui n'a pas les lettres de ce signe *episimon* du Christ, est menteur et est dans l'erreur et la vanité.

En effet, en quoi ces lettres de l'alphabet nuiront-elles, si on les écrit dans l'ordre qui vient par Dieu.

<sup>(1)</sup> Les Grees ont conservé à l'épisimon la valeur numérique de six ; en le retranchant de l'alphabet, ils ont fait en sorte que l'ordre des chiffres ne correspond plus à celui des lettres, la sixième lettre, zèta, ayant la valeur de sept, et ainsi de suite, pour le reste de la série,

ммоод дріялівон, мидднос идбасія дріяс, пісбаі он иде  $\underline{b}$  = (- $\underline{b}\underline{c}$ -) Момид исдої Люн ие еджінне соод би дние, чууя он ми кю $\underline{\Phi}$  кадя исдрос  $\underline{d}$  не, чи адм нісбаї мядуя он иде німуєні няі едо ммєб-

же тетріяс номоодсюс од атсоитс  $\infty$ е. Хіон науфарнта наі ето иддиос ненсюнт ми доікоадм наі и $\pm$ міне мие пнодде сбаїсод бен нестоі-

(a) Voir planche III et la note (1) ci-dessous.

Et non seulement cette lettre du signe, qui équivant au nombre six, mais aussi le koph, selon les Syriens, qui est le signe 90, et la lettre du nombre 900, sont trois caractères dont la valeur numérique est basée sur le nombre trois (1), en figure de la Trinité sainte.

Et celles-là, Dieu ne les a pas écrites parmi les caractères de l'alphabet qui sont figuratifs des créatures et de l'économie du salut de Dieu le Verbe, pour montrer que la Trinité consubstantielle (2) est incréée.

ct 900 étant divisibles par trois. On sait que les signes authentiques des nombres 90 et 900 n'étaient ni le q ni le p, mais des caractères spéciaux qui ressemblaient à ces lettres. Le nombre 90 était marqué par le koppa, répondant effectivement, en tant que signe alphabétique, au Q latin et au koph sémitique. Le nombre 900 était représenté sous des formes diverses rappelant la lettre p. Notre pl. III reproduit la page du Ms. où se rencontrent ces caractères (l. 21 et 22). N'ayant pas à notre disposition ces caractères spéciaux, nous avons conservé les signes q et p employés dans les anciennes éditions coptes. Dans ces éditions, le p désignait donc à la fois le nombre 100 et 900 et le q répondait à 90, valeur qu'il a conservée. Voir ce qu'écrivait déjà à ce sujet Peyron Grammatica linguae copticae 1841, p. 5. Stern. Koptische Grammatik 1880, se contente de donner les formes du signe 900 (p. 133). Steindorff. Koptische Grammatik 1894, ne mentionne aucun des deux signes.

<sup>(2)</sup> δμόονσιος

ethitei minolle, ethe not incort wheocome do not ethitei minolle, ethe not incort wheocome do not intimole, ethe not incort wheocome do not incort incort in the edocation into indomine ne ole ole to the negot incort incort incort national ethe incort incort national ethe incort incort incort national ethe incort inc

ичи мичі, бм имебіймоли де цчичссцесіс мие<u>хс.</u> (-b<u>2</u>-) иісбуі »є ммебіймоли едфброол, едсхмуне

Puisqu'il en est ainsi, écoutez attentivement.

Le signe *episimon*, qui est le sixième, figure le sixième millier d'années, je veux parler de la lettre qui est le symbole du Christ. Il est suivi d'une lettre non-voyelle, le zêta, représentant la consommation qui arrivera au septième âge ou septième millier d'années. Elle est une chose sans voix et indicible, la consommation du monde, puisque ce jour et cette heure, personne ne les connaît (1), pas même un ange, mais Dieu seul. Voilà pourquoi cette lettre septième n'est pas une voyelle (2).

La huitième lettre est une voyelle ; elle nous représente ceci : dans le huitième (âge) a lieu l'*anastase* du Christ (5) ;

<sup>(1)</sup> Litt. « au sujet de ce jour et de cette heure personne ne connaît ».

<sup>(2)</sup> Litt. " est sans voix ".

<sup>(3)</sup> Nous avons conservé le mot *anastase* anactace du texte copte. On ne peut pas supposer, en effet, que l'auteur ait voulu placer la résurrection du Christ au huitième age. Il faut entendre ici par l'anastase du Christ soit la *reapparition* du Christ, soit, plutôt, la *resurrection* de ceux qui ressusciteront par le Christ. Le texte de l'épitre aux Thessaloniciens auquel il est fait allusion dans la suite, permet l'une et l'autre interprétation. (1 *Thess.* IV, 15.)

етре пат еспатове би олеми набхапледос чи ол-

ethe hai ohta  $\underline{H}$  wh  $\underline{\omega}$  hetoroho htanactacic ebol.

He. Edwenney has on. Only in order to be extended the entropy of and what e he extended has have  $\underline{u}$  on order to both part (sig.) energy hence the entropy has energy hence here to have home here in heat to both the end have here in the entropy of the entrop

води по рика тео эт соотрудний рапот по рица то этсоний низа по этсоний нисо тео эт соотрудан води по рица то эт соотрудан в со эт соотрудан в соотр

celle-ci, en effet, aura lieu à la voix de l'archange et de la trompette divine.

C'est pourquoi le  $h\tilde{c}ta$  et  $\Gamma om \tilde{e}ga$ , qui annoncent  $\Gamma anastase$ , on les appelle  $\Gamma$ un et  $\Gamma$ autre des voyelles.

Si tu n'acceptes pas ce que j'avance, dis-moi toi-même pourquoi ces deux voyelles (1) servent comme de rempart à la lettre *episimon* du *signe*, à savoir & ; car il est précédé de e, une voyelle, et suivi de *hêta*, une autre voyelle.

Il y a sept lettres voyelles ; il y a également sept œuvres qui ont surgi à la voix de Dieu. Or ces sept voyelles ne se présentent pas à nous les unes après les autres ; mais l'une tu la trouves après quatre (2), une autre après trois,

Epsitou et héta: l'episimon est placé entre ces deux voyelles, comme entre deux remparts.

<sup>(2)</sup> Dans ce passage, comme dans plusieurs autres endroits, le nom de nombre est accompagné de son équivalent alphabétique  $\infty$ , v,  $\mathfrak L$ ,  $\alpha$  etc. Çâ et là, on croit reconnaître dans l'emploi de ces signes une allusion à leur interprétation symbolique : ailleurs, ils paraissent simplement employés par redondance.

фотрос вроод. Пиестої Хіон патороод, пат птанпиод (- $\overline{b}$ н) птадітоне ите биодовій мен бен Хропиод  $\underline{a}$ , віде пат ммавін ми нейпиьь віби одсми пте ійомит  $\underline{a}$ , не ода минса спад  $\underline{g}$ , не ода мениса ( $\underline{sic}$ )

чура. пят едснб біди вуфя, пят идядійюне би пгіж пійоби предфброод не падпос пяуфя, еде пят не

миноэте ми пециаже.

«враг он би имебійоми и промие доливети имеб «враг он и мероми топо промие толтести имеб»

une autre après deux, une autre après une (1) ; c'est ainsi que les signes et les miracles produits par la voix de Dieu n'arrivèrent pas en une fois les uns après les autres, mais d'après une succession de temps et d'époques. Il en est de même des lettres (2) sans voix auxquelles nous avons assigné une époque.

La première voyelle est la figure d'alpha ; elle représente Adam, dont le nom s'écrit par alpha et qui reçut l'existence par les mains de Dieu et par sa parole.

Trois lettres non-voyelles viennent après alpha; de nouveau, dans le troisième millier d'années, e'est-à-dire,

<sup>(1)</sup> Pour le moment, l'auteur ne s'explique pas davantage à ce sujet ; il paraît vouloir montrer simplement que voyelles et consonnes ne se suivent pas dans un ordre déterminé ; de fait,  $\alpha$  est séparé de  $\alpha$  par trois lettres ;  $\alpha$  de  $\alpha$ , par une, ou par deux si l'on compte l'épisimon ;  $\alpha$  de  $\alpha$ , par une seule ;  $\alpha$  de  $\alpha$  par cinq, ou par quatre si l'on supprime le  $\alpha$ , conformément à la théorie de l'auteur ;  $\alpha$  de  $\alpha$ , par quatre :  $\alpha$  de  $\alpha$ , par trois, ou par deux si l'on écarte le  $\alpha$ . Voir les explications données à la fin du traité.

<sup>(2)</sup> Litt. " les éléments » croixion; nous croyons qu'il s'agit ici des lettres en tant qu'elles symbolisent les créatures produites à divers intervalles.

фоле ите инатанулстос. Поие бітт пеброол чинольс игі иног ибоф ибелсиял ито чи сиял ите бже чи сенье прочие. Ал-

меринре. «Адиомос ит пиотте пище ми

та в разводительный в распе. От в разводительной в разв

мениса пмеруюмит же исраі преуфороот умачен

après deux mille deux cent quarante deux années (1), arriva, à la voix de Dieu, le grand événement retentissant du déluge.

Et de nouveau, Dieu-promulgua la loi à Moïse et à ses enfants.

Puis, par sept lettres non-voyelles, après ces trois voyelles (2), nous connaissons la figure de la division des langues qui se produisit par la voix de Dieu, lors de la construction de la tour; la langue unique des hommes s'étant divisée en une multitude de langues (5).

Après la troisième voyelle, vient la lettre non-voyelle de l'élément (\*) thèta ; elle montre que, par l'intervention

<sup>(1)</sup> Conformément à la chronologie de Septante

<sup>(2)</sup> Nous ignorous quelles sont les sept consonnes visées par l'auteur. Plus loin, il affirme qu'alpha vient après trois consonnes. On se rappelle que, dans l'interprétation des lettres grecques, il a débuté par della pour remonter jusqu'à alpha, en passant par gamma et beta. Cf. Muséon. Vol. I, nº 2, p. 128 suiv. Le lien logique de tout cet exposé est difficile à saisir, bien que le sens littéral du texte soit généralement assez clair.

<sup>(3)</sup> Litt. « était aux hommes une langue unique et celle-lá s'est divisée en une multitude de langues ».

<sup>(4)</sup> crixoc employé dans le sens de croixion.

етбен ненуях. на вам адиомовит миоох бітм имих ийвже нийнье ми<u>іну</u> ероубен инже бяви етбел $\pm$ иомос бм $\mathfrak p$  ероу же ероубітм пиохле ясіймне игі етгінеі

пос чини ийвже миномос, мил пар не 1012.

пиомос. бм пеброох минохле 944 мимнх итоже елбмпот диба одтом в бм педтоох ито промие минос-

иналн. чле имебсиях ибтр не нег ерод итессол итные

(a) L'erreur déjà signalée pour les feuillets  $\overline{\bf E}$  et  $\overline{\lambda_{\bf T}}$  se reproduit égale ment ici, le *verso* de la page  $\overline{\bf p}_1$  ayant eté substitué au recto:

de Dieu, arriva la sortie de l'Egypte des enfants d'Israël, avant qu'll leur donnât la loi et qu'll légiférât pour eux, par les dix paroles inscrites dans les tables.

*lota* est une voyelle ; il signifie les dix paroles de la loi ; car *iota* a la valeur de dix.

Tout cela arriva dans les quatre mille ans du monde, par la voix de Dieu qui a donné les dix paroles de la loi.

La deuxième chose est ce qui arriva sous Josué (1), fils de Nave.

(1) Litt. « est celle (venant) de Josué ». — Le Ms, ne mentionne pas explicitement le premier fait. Abstraction faite des points obscurs que nous signalons, il se able que l'exposé de l'auteur puisse se ramener à ce qui suit : la première voyelle  $\alpha$  représente Adam ; puis viennent trois consonnes ( $\theta$ ,  $\nabla$ ,  $\infty$ ); puis les lettres ( $\epsilon$ ,  $\epsilon$ ,  $\epsilon$ ,  $\epsilon$ ) symboliques du déluge, de la promulgation de la loi, de la dispersion des langues ; puis le *théta* représentant la sortie d'Egypte ; puis le *iota*, la quatrième voyelle, figure des dix paroles de la loi ; puis les consonnes séparant  $\epsilon$  de  $\sigma$ , c'est à-dire  $\sigma$ ,  $\sigma$ ,  $\sigma$ ,  $\sigma$  répondant à quatre faits (dont les 3 derniers seuls sont claimenent désignés : Josué, Chanaan, les Juges) ; vient ensuite, la ciuquième voyelle,  $\sigma$ , symbole de l'édification du temple ; puis quatre consonnes  $\sigma$ ,  $\sigma$ ,  $\sigma$ , figurant les quatre campements d'Israël ; ce qui nous mène an

но иханоон. чележения истехос не ехрехнухрономы ми-

uwedz udmp ue uendithc.

евоод идита. евоод идита евоод идительно и педеоод иди еведому и или и прите идительно и педеоод или еведому и при и прите идительно и прите и прите

hee on wehner stools in the post in the camp c. Whe less that the cappear is the cappear of the cappear in the

(a) En tête de la page 
$$(v)$$
:  $\overline{p_1}$   $\overline{c}$   $\overline{\chi c}$   $\overline{c}$ 

Le troisième élément (1) est l'héritage de la terre de Chanaan.

La quatrième chose, ce sont les Juges.

En effet (sic), le cinquième millier d'années, Dieu l'a marqué et nous l'a signifié par sa voix et par lui-même et son commandement. La cinquième voyelle (2) est le temple bâti par Salomon. Alors Dieu y parla et ils L'entendirent par les prophètes, et ils célébrèrent la gloire par laquelle Il s'était révélé à eux.

De même, après quatre lettres non-voyelles, à savoir pi, ro, summa, tau, se présente la sixième lettre u ; c'est

commencement des soixante-dix semaines qui se termineront au Christ, figure de la sixième voyelle  $\sigma$ . Celle-ci est séparée par deux consonnes  $(\Phi, \chi)$  de la septième voyelle,  $\omega$  symbole de la consommation.

<sup>(1)</sup> Sic; crixoc paraît être employé de nouveau comme synonyme de croixiou, élément ou lettre II s'agit de l'élément en tant qu'il représente un fait.

<sup>(2)</sup> Litt. « la cinquième (lettre) donnant un son. »

мауюста миуаос  $\overline{Z}$  тогоби идастой в едмениса инброор, поры исторующий информь мирие  $\overline{a}$  технитеро исторующий исторующий информы и едмениса информы из в исторующий информы и исторующий информы информы информы и исторующий информы информы

-натэ эоохраги элммедэри эдирт по тап кэппэм. Би ножен топ эпмирар эх бипах гоп чоти

on En tôte de la page 
$$(\nu)$$
  $\frac{110}{16}$   $\frac{\text{Jesus}}{\nabla e}$   $\frac{\text{Christ}}{\delta e}$   $\frac{11}{\text{pro}}$ 
12 Fils de Dieu 111

in evecte pour objets, mansiones

ainsi que, — après les quatre campements des enfants d'Israël et la construction du temple — au sixième jour de cet âge, le sixième millier d'années, le Christ notre Dieu, la grande voix et la parole de Dieu le Père, devint semblable à nous.

En effet, les quatre lettres non-voyelles qui viennent après la cinquième voyelle, symbole de l'édification du temple, 1) signifient quatre choses, 2) le règne des rois du peuple d'Israël, la destruction du temple, 5) la servitude du peuple, 4, la dispersion d'Israël (1).

Après cela, (nous arrivons) dans les soixante-dix semaines qui, selon la parole de Daniël, se termineront

<sup>(1)</sup> Nous avons maintenu les chiffres à la place qu'ils occupent dans le Ms. : il est vraisemblable que, dans la pensée de l'auteur, ils devaient marquer les quatre événements mentionnés dans le texte et qu'une négligence du sembe les aura deplacés.

неме. митопос мигмебсоох исбяг ибедфобол ката

и фох  $\underline{e}$ , игмебсайн  $\overline{z}$  е ичи едо идхиос идсхидеуга минса ддоох, чам имебсоод исбан издбоох бидсхмд броох, мениса  $\underline{e}$   $\overline{z}$   $\overline{z}$ 

(a) pour menneme.

au Christ, figure de la sixième voyelle, conformément à ce que nous avons dit (1). Celui qui est charnel et qui contredit ce que nous avançons, bon gré malgré (2), nous le condamnerons en lui demandant pourquoi ces sept voyelles ne se présentent pas ensemble dans l'alphabet, les unes après les autres ; mais l'une vient après trois lettres non-voyelles, à savoir la première &, puis vient une lettre non voyelle &, qui est la seconde ; la lettre voisine est la troisième e; une autre non-voyelle, suit immédiatement après, e puis la sixième est une non voyelle, voisine de la cinquième e; la septième voyelle, celle qui

<sup>(1)</sup> La phrase est incomplète : en voici le sens littérai : - Apres ces choses, dans les soixante-dix semaines au sujet desquelles a dit David, que sera leur consommation jusqu'au Christ, figure de cette sixième voyelle, conformément à ce que nous avons dit. - L'arabe traduit : - après cela suivent les soixante dix semaines - La consommation, l'auteur le déclare a la fin, répond à  $\omega$ , la septième voyelle.

<sup>(2)</sup> Litt. " rolens nolens ".

все сод  $\overline{z}$  мичтонс,  $\overline{x}$   $\overline{abo}$ . Вамни, теуют срафа иметодар, та енеб ненеб, бамни, теуют срафа иметодар, ти истодар, те истодар, миностос, еодеоод миетод, ми итыбе, мен ие<u>ши</u> едо иноди би имебсоод ито  $\underline{x}$  иромие, мен имебсоод ито  $\underline{x}$  ито ито  $\underline{x}$  ито ито  $\underline{x}$  ито  $\underline{x}$ 

figure la consommation, arrive après deux consonnes qui la séparent de la sixième voyelle (1). Cette lettre est la septième, à savoir ω; si elle est composée de deux éléments (2), c'est que, au sixième millier d'années et au septième, a eu lieu la prédication de l'Évangile et qu'à la suite de ce septième, arrivera la consommation du monde. A la gloire du Père et du Fils et du Saint Esprit.

J'ai fini d'écrire, le quatorzième jour du mois de Paschons, année 1109 (5).

A. HEBBELYNCK.

<sup>(1)</sup> Le  $\Phi$  et le  $\chi$ , qui séparent  $\tau$  de  $\omega$  ; le  $\Psi$  est écarté.

<sup>(2)</sup> TYXICMOC (t); d'après l'arabe, il faut lire croixion, élément. Il s'agit des deux demi cercles de la lettre  $\omega$ .

<sup>(3)</sup> De l'ère des Martyrs, équivalant à l'année 1393 de l'ère chrétienne. Ici se termine notre texte copte. Les six derniers feuillets (en partie détériorés) du Ms. sont exclusivement arabes et n'appartiennent plus au livre de l'Apa Seba. On lit en effet, presque au début de cet appendice (après un hommage au Christ, suivi d'une doxologie) : « Est tini le livre qu'a composé le moine Apa Seba sur le mystère caché dans les lettres de l'Alphabet »... Dans ce qui suit, certaines idées nouvelles se font jour à côté d'explications déjà données. Notons spécialement : l'extension du symbolisme christologique à chacune des premières lettres de l'Alphabet ; les spéculations sur les trois phases religieuses de l'humanité : hanéfisme, judaïsme, christianisme ; l'adhésion à la doctrine monophysite dont on ne trouve pas de trace dans le traité copte-arabe ; les considérations sur la nature de l'Esprit de Dieu. D'après une traduction de M. Forget.)

## ERRATA.

| Vol. | I  | page   | 14   | ligne  | 25      | au   | lieu de   | à                                                  | lire  | 14                       |
|------|----|--------|------|--------|---------|------|-----------|----------------------------------------------------|-------|--------------------------|
| ,,   | I  | 17     | 15   | **     | 3       |      | "         | deux autres                                        | **    | trois autres             |
| n    | I  | "      | 15   | "      | 7       |      | ,,        | $\overline{\varepsilon}$ et $\overline{\lambda_7}$ | n     | ε, λ <sub>7</sub> et ph. |
| n    | I  | **     | 34   | dern   | ligne   |      | "         | tau, khi.                                          | "     | tau, phi, khi.           |
| n    | I  | "      | 109  | notes  | du cop  | te   | n         | (b) (a) (b)                                        | "     | (a) (b) (c)              |
| n    | I  | **     | 130  | ligne  | 9       |      | **        | ната                                               | "     | ната                     |
| ×    | I  | "      | 133  | **     | 10      |      | **        | р <i>ь</i> жэн                                     | "     | пежач                    |
| "    | I  | n      | 133  | note ( | 1)      |      | ••        | l'a                                                | **    | la                       |
| n    | I  | **     | 134  | ligne  | 11      |      | "         | нежач                                              | "     | рьжэп                    |
| "    | I  | n      | 135  | "      | 1       |      | 19        | ne dai                                             | "     | negas                    |
| **   | II | ••     | 13   |        | 16      |      | » Troi    | sième tome.                                        | Ti    | oisième partie.          |
| "    | II | n      | 31   | note ( | 1) au 1 | lieu | de ( $Mi$ | <i>uséon</i> 1900, p                               | . 26) | lire (Muséon             |
|      | 19 | 900 p. | 128) |        |         |      |           |                                                    |       | •                        |

Vol. II p. 31 note (1) au lieu de voir aussi p. 125 suiv., lire voir aussi (Muséon 1901, p. 20 suiv.).

Vol. II p. 398 note (2) au lieu de leize lire lezie

Un certain nombre de traits surmontant les lettres coptes, se sont brisés pendant l'impression.

L'accentuation de quelques mots grecs devrait être corrigée comme suit :

```
Vol. I page 25 note (2) γενόμενος

" II " 107 note (2) στοιχεῖον

" II " 111 note (a) φλύαρος

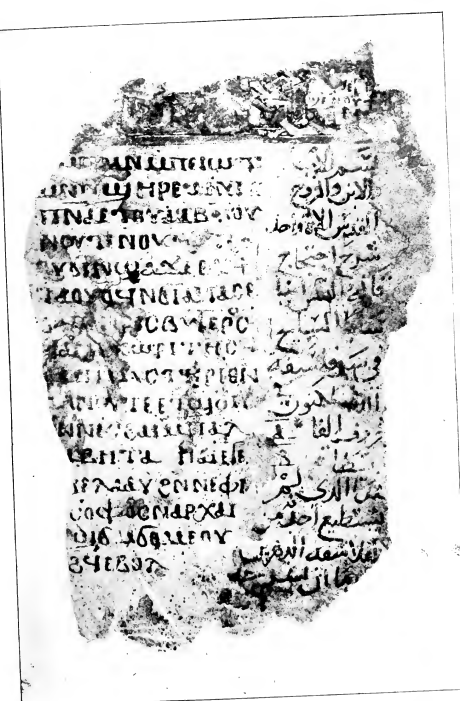
" II " 120 note (1) 1. 1 τὸν

" " " 1. 2 συνδεδεμένον

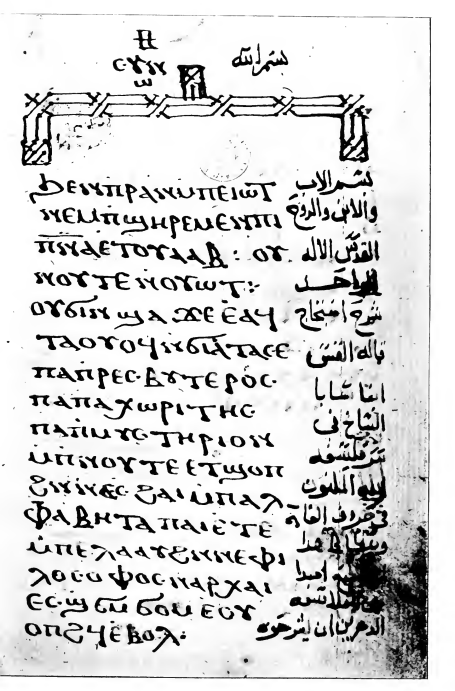
" " " 1. 4 θεῖαν

" " " 1. 5 ἄγγελοι

" " " 1. 6 πᾶσα
```



Manuscrit 393 du fonds Huntington de la Bibliothèque bodléienne d'Oxford PREMIER FEUHLET (Voir introduction p.



Manuscrit 393 du fonds Huntington de la Bibliothèque bodléienne d'Oxford

COPIE DU PREMIER FEUILLET (Voir introduction p. 14)

PAPHNIU UNDICLIC able NOWUE UNNIBENIUE & TONE · LINKTHUICH ETWOOMEPOOYANN NICZLIUTILIAEINTU NETTECHLWNNTETTEX SENDE AXIQUANEO MMEACMEDIMACE NYTHPITE NATES XATTILLUOS MENTER LIBRIUM EMMLLEE MANCALICOYENN NOYOYUBABUDC SITUNNOYTE. NMULICANTIANS ANNTENIUALIN ETOUUFS.COOYS ANNATINI MATANCYPOC'91 **UNDICATION**